

رَفْعُ معبر (لرَّعِلِي (النَّجْتَّرِيِّ (سِلنم (لنَّبْرُ (الِفِرُوفَ بِسِی



في ٱلعَقِيدَة وَالفِرَقِ وَالْفِرَةِ وَالْمُذَاهِبِ

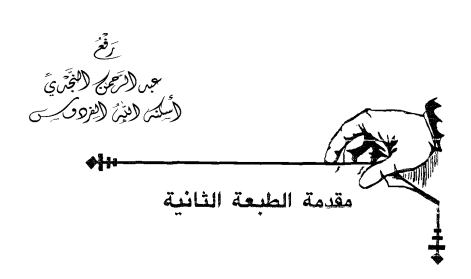
تشيمًل على خلاصَة كتاب لتوحيْد والمموّنة والتّمريّة والطّعاميّة ومِسَائل مِه كُنت بِمِنْتُلفة لِمُقْلام ہِسَنّة مَعَ نظم ليفرق وَالمذاهِب المقاصِرَة

> وَعَلَيْتُهُ الطِّرِلِيةِ الْمِيْمَعِثِ ابْيِ الْمِيكِّتِ الْكِفَاية

و بهر فعر فرنر برق بحلى المرفي أُسْتَاذُ ٱلفِرَاءِ وَالتَّفْسِيرِالْمُشَادِكِ بِجَامِعَةِ أُمِّ الشَّرَىٰ مِنَكَمَّ ٱلمُكَتَّمَةِ بســـوالله التمزالتي

مقوق الطبع يفقط مُدِيكُولُ انظبعَة الثانية العاهد - ٢٠١٠م

رَفْعُ عبس (لرَّحِمْ اللِخَدْي (سِرلنه) (لاِيْرُ) (الِفِودِيَّرِي



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه. وبعد:

أقدم كتابي «الكفاية في العقيدة والفرق والمذاهب المعاصرة» بشرحه «الهداية» في طبعته الثانية بعد نحو خمسة عشرَ عاماً من طبعته الأولى... ولم تكن مقدمة الطبعة الأولى وافية بشرح مفصًل، ولكنه كان مناسبًا للشرح الموجز، واليوم ـ وأنا أسلخ الأربعين من عمري ـ أقلب صفحاته، وأقرأ أبياته، فتعود بي الذكرى إلى سنين خوالي، وأيام غوالي، قضيتها في دأب وجهد حول موائد العلوم، لا رفيق لي فيها، ولا أنيس أجد له في نفسي راحة غير الكتاب والقلم، فهما سميرا فؤادي، وإن منعاني لهوي ورقادي، لم يكن لي من اللذائذ ما أجد له طعمًا، ولا من الصوارف ما أحمل له همًا، ورفاقي في تلك المرحلة يعرفون ذلك منذ المرحلة الثانوية وما بعدها إلى الجامعة، وفيها بدأت يعرفون ذلك منذ المرحلة الثانوية وما بعدها إلى الجامعة، وفيها بدأت عرضته على الغلامة الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين عام ١٤١٥هـ قال أي: قرأته كلّه، ولم أجد فيه ما يحتاج إلى مراجعة منك، غير أني لا أرضى لك التوقّف في مسألة «فناء النار» يشير إلى البيت الذي قلت فيه:

# وصنّف الوالدُ فيها الكَشَفَا واخترتُ بعدَ طُولِ بحثي الوقفا

ثم قال: لا أرى ذلك؛ لثلاث آيات في القرآن، وتلا آيات التأبيد الثلاث التي جاءت في حق الكافرين في سورة النساء، والأحزاب، وسورة الجن، وذكرته بحواب العلماء الذي يعرفه، وإنَّ المتوقف يتوقف لتكافؤ الأدلَّة، أو القصور يعلمه من نفسه، أو لتقصير في استيفاء البحث، أو لورع، وليس في المسألة ما يرشده إلى الأحوط، وفهمت أنه رضي بالجواب، ولم يطل بيني وبينه البحث.

وقرأه الوالد ـ أمد الله في عمره في حسن عمل ـ من أوله إلى آخره، وهو أستاذ العقيدة بجامعة أم القرى سابقًا، نظمًا وشرحًا، وقرأه غيره، وقرأت جزءًا منه بعد طباعته على والدنا العلامة الشيخ عبد المعزيز بن باز رحمه الله، واستحسنه، وأريد أن أعرض لههنا إلى أمرين:

أحدهما: كتابة ملخص في سطور عن هذا النظم ومصادره، فأقول:

هذا النظم هو خلاصة لأهم مسائل "كتاب التوحيد" للإمام المحدد محمد بن عبدالوهاب، وخلاصة كتاب "العقيدة الطحاوية" للطحاوي، و"الحموية" و"التدمرية" لشيخ الإسلام ابن تيمية، وكتب تلميذه ابن القيم، ومسائل متفرقة من كتبهما، و"الاعتصام" للشاطبي، وغيرها من كتب الاعتقاد، وبعض المسائل من كتب التفسير، وغير التفسير، وأما كتب الفرق والمذاهب المعاصرة فمصدري فيها ـ في معظمها ـ كتب الموسوعة الميسرة في الفرق والمذاهب المعاصرة.

ولا أعلم نظمًا من منظومات الاعتقاد جمع خلاصة تلك الكتب، والمنظومات في الفقه الأكبر على مذهب السلف الطيب قليلة، وأما الفرق والمذاهب المعاصرة، فلا أعلم فيها نظمًا مطولاً ولا موجزًا أصلاً.

فكان من هذا الوجه متميزًا، فإنني لا أرى فائدة كبرى في تكرار مسائل العلوم المنظومة بنظم جديد، لا سيما ما حرّر من ذلك وخدم، كالنحو والقراءات وأصول الفقه، ولا فائدة في صرف الناس عن نظم اشتهر نفعه، وكثرت شروحه وكثر دارسوه إلى نظم جديد، فهذا من ضعف التأليف وقصر النظر في حاجة الناس، ولهذا لا يكتب لتلك الأنظام القبول لدى الناس كما كان لما سبق منها، وقد رأيت منظومات في القراءات السبع منها ما نظمه بعض المعاصرين فلم تهتد إلى طريق الشهرة والعناية بها، وبعضها لا يعرفها إلا ناظمها وبعض من يعرفه، فهذا من وضع الكلم في غير مواضعه، ولو فكر في ذلك لعلم أن منظومة «حرز الأماني» في القراءات السبع للشاطبي كافية وافية، وهكذا ألفية ابن مالك في علم النحو والصرف، ومنظومة «الرحبية في ألفرائض» وغير ذلك.

الثاني: رأيت من يستخف بالنظم في العلوم، وهم صنفان:

أحدهما: رجل ضعيف الحفظ لا يتذوق النظم، ولا يحسن قراءته، يتجرعه ولا يكاد يسيغه، فهذا رجل أتى من نفسه وذمّ ما جهله، والمرء عدو ما يجهل.

وأما الآخر: فيرى أن تربية الملكة على القراءة والفهم أولى من الانشغال بالحفظ، ومن هذا الصنف من لا يرى حفظ القرآن ولا نصوص السنة، ويرى أن إعمال الذهن في فهم النصوص وتحقيق المسائل والاستنباط، والبحث أولى وأجدر، ومنهم من لا يرى ذلك في المنظومات والمتون، ويقول: إن عصور ما قبل النظم لم يكن

العلماء فيها يحفظون مثل هذه المنظومات وكانوا أعلم، وغاب عن باله أنهم كانوا يحفظون أسفارًا كاملة، وكتبًا وموسوعات، وأنهم كانوا يحفظون دواوين الشعراء، وفاته أنه لم يكن ثمة نظم فيحفظ، ولا متون تعتصر مسائل العلم وتجمعه، وخفي عليه أن النظم ما هو إلا ضرب من الكلام، كالنثر، غير أنه موزون مقفّى يستعذبه الطبع، ويخف على السمع، ويجري على الألسنة جري الماء، وأنه أثبت في القلب وأضبط وألخص.

وقد عرف من عالج ذلك بالتجربة، ووجدنا أنه لا يستطيع أحد أن يضبط القراءات بعزوها إلى قارئها ضبطًا دقيقًا إلاً بحفظ كتاب في ذلك كالتيسير أو الشاطبية، وأن حفظه للنظم أيسر، وثباته أدوم، ومراجعته أسهل، ووجدنا علماء الإسلام منذ نشأ النظم العلمي مقبلين على النظم كتابة وحفظًا وشرحًا وتعليمًا، في النحو والصرف، وأصول الفقه، وعلم البيان، وعلم القراءات والتجويد، ومصطلح الحديث، وغيرها. . وفي بعض المنظومات المختصرة ما يجمع شتات مسائل فن من الفنون في أبيات قليلة تكون أصلاً ينطلق منه المبتدي، وتذكرة للعالم، وأضرب مثالاً على ذلك بمنظومة «البيقونية» في مصطلح الحديث، عدد أبياتها أربعة وثلاثون، يحفظها طالب العلم في يوم، ويجد لذلك نفعًا عظيمًا.

ثم إن علوم الإسلام مبنية على الحفظ، وإنما حُفِظ القرآن والسنة وأصول العلوم وأقوال الصحابة والتابعين وأشعار العرب والتواريخ في ذاكرة الحفاظ، والذين يذمّون الحفظ غالطون خالطون بين المدرسة الغربية القائمة في معظمها على التطبيق والفهم وبين الدراسة الشرقية التي تقوم علومها على الحفظ والفهم معّا، والعلم هو الحفظ، ولا يكون المرء عالمًا إلا بالحفظ، وليس في العلماء من نال الإمامة في

العلم إلا بالحفظ، والشأن في الحافظ أن يفهم ما يحفظه ويعيه، وأما من يحفظ ولا يفهم، فهذا كأبي زياد! وكلامنا عن غيره، وقد أخبر من صرف همته لاكتساب المعرفة بالقراءة والبحث والجدل حتى صار من الأعلام وحكماء الإسلام أنه نادم على تقصيره في باب الحفظ، وأنه أضعف حافظته بإعمال الملكات الأخرى دونها، وإنما تنمو الملكات بالتربية والاعتناء والترويض، وهكذا من اشتغل بالحفظ وغلبه على غيره يكون تغليبه على حساب الملكات الأخرى.

فالناس في هذا طرفان ووسط... وقد نبهت على هذا الجانب في مقدم شرحي على «مقصورة ابن دريد».

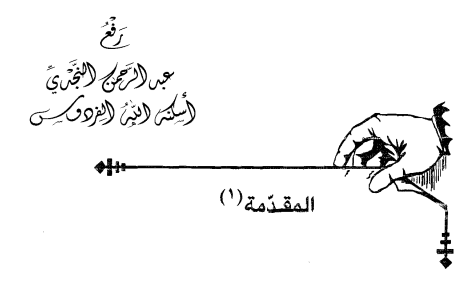
ومما يبالغ فيه المفرطون في الاشتغال بالمتون حفظ ما لا يحتاج الآن إلى حفظ، ولا يكفينا فيه الحفظ، وحفظه يتطلب عناءً كبيرًا، ومراجعته تستغرق وقتًا، كأن يحفظ طالب العلم كتاب «تقريب التهذيب» لابن حجر، فهذا ضيَّع وقته ولم ينفعنا بشيء، فلا التقريب وحده يكفي في الحكم على الرجال، ولا اكتسب علمًا ينتفع به حكمة وعملا، تزكو به نفسه ويتهذبُ خلقه، وإنما هي أسماء ورموز أجهد بها ذهنه، وقسا بها قلبه، ولو أحسن السلوك إلى الطريق الموصل إلى المقصود لاكتفى بالمراس والدربة؛ لأن مثل هذا يدرك بالاطلاع والدراسة والتدريس، وكذلك الفقه ليس من العلوم التي تحفظ مادتها من خلال متن منظوم أو منثور؛ لأن الفقه هو العلم بالأحكام من خلال الدليل، وهو بعد ذلك واسع الدائرة جدًّا، والعبقرية فيه تمنع من جمع الذهن على معلومات محدودة في متن منظوم أو منثور.

ومع هذا كله لا نقول: إن حفظ المتون من شروط تحصيل العلم ولكننا نرد على من يعيب على من يستعين بها، ونرشد إلى أنها طريق مختصر للتحصيل والضبط وإيقاظ الذاكرة. إنني أقدم منظومتي هذه الجامعة لمسائل كثيرة من مصادر شتى مع شرحها الوجيز لتكون كافية لمن حَلِقها وافية بمراده، وليكون من استوعبها نابغًا بين أقرانه في هذا الشأن... ولا أستطيع أن أصور التعبير عن سروري العامِر الغامر حين لقيت من حفظها أو حفظ بعضها، أو حفظ الأبيات الملحقة في الفرق والمذاهب المعاصرة، وهي مسجلة بصوتين حسنين، ولم أغير في شيء من أبياتها إلاً ما لا بد منه لزيادة معنى أو تجنب ما يراه كثير من العروضيين عيباً في القافية.

وإني لأسأل المولى ـ سبحانه ـ بأسمائه الحسنى التوفيق والسداد والقبول لي ولكل من قرأها.

د. عبدالعزيز بن علي الحربي مكة المكرمة ـ ١٤٢٩هـ ثم صححته وراجعته غرة محرم من عام ١٤٣١هـ ببيروت ـ لبنان





سَبَّحْتُ بالْحَمدِ وَبِالْحَمْدِ أَقُولُ رَبِّ أَعِنْي واشْرَحَنَّ صَدْدِي وَصَلِّ يَا رَبِّ علَى المُبَارَك

أَصُـوْلُ بِالله وبِالله أَجُـوْلُ وَسَـدِّدِ البِورْبَرَحِيْنَ زَبْرِي مُسحَـمَّـدٍ وَآلِـهِ، وَبَسادِكِ

(۱) الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد:

قال أبو محمد: هذا شرح مختصر على نظم العقيدة والفرق المسمّى به الكفاية السُّرسُور في العقيدة والفرق ومذاهب الدهور»، كنت نظمت كثيرًا منه منذ دهر لنفسي، ثم زدته أبياتًا من نَظْمَيَّ «وَلَدُ الوَلَد» و«حشو الإردَبّ مما هبّ ودبّ»، وتوخيت في كل من النظم والشرح الإيجاز وإيضاح العبارة متجافيًا عن قصد الصناعة مائلًا عنها إلى الطبع الذي يتفق الناس على حمده إلا في مواضع يسيرة كان المقام يقتضي فيها ذلك، لغرض الإفادة بلفظ غريب أو معنى غير قريب.

وليعلم المطَّلِعُ أنَ «الكفاية» في العُنْوَان نسبيّة، ولها اعتبارات، وأنني إذا أطلقت في النظم لفظ: «الشيخ»؛ فالمقصود به شيخ الإسلام ابن تيمية. وبالله تعالى التوفيق، وعليه وحده التكلان.

والسُّرسُور: هو الفطن العالم الدِّخَال في الأمور، والحبيب، والخاصّة من الأصحاب. «القاموس».

وَصَحْبِهِ والتَّابِعِيْنَ النُّبَاعُ عَذْبَ مَعِيْنِهِمْ بِمَجْرَىٰ الاِتِّبَاعُ عَذْبَ مَعِيْنِهِمْ بِمَجْرَىٰ الاِتِّبَاعُ وَبَسَاضُ وَمَسَعْدُ فَالْمِعِلْمُ لَهُ رِيَسَاضُ وَقَدْ عُنِيْ أَسْلاَفُنَا بِالْعِلْمِ وَأَرْهَمْ فُوا مَحَاذِمَ (١) البَرَاعَةُ فَكَانَ مَا تَرَوْنَهُ مِنْ كُتُب وَقَدْ رَجَوْتُ خَالِقِي فَتْحًا عَلَيّ وَقَدْ رَجَوْتُ خَالِقِي فَتْحًا عَلَيّ لَانَّتِيْنَ لَيْمُ أَرُ لِللَّاصِحَابِ وَقَدْ رَجَوْتُ خَالِقِي فَتْحًا عَلَيّ لَانَّتِيْنَ لَيْمُ أَرُ لِللَّاصِحَابِ فَوَقَى الْكَرِيْمُ فِي نَظْمِ وَجَزْ فَوَقَى الْكَرِيْمُ فِي نَظْمِ وَجَزْ وَجَوْتُ نَظْمِيْ مَنْ سَبَقْ وَجِيْنَ شَبَ فَي فَلْمِيْ مَنْ سَبَقْ وَمِينَ شَبَقْ وَجِبْ دُعَائِيْ وَسَبْقُ فَي مُسْتَوجِبٌ دُعَائِيْ وَسَبْقُ وَسَبْقُ مُسْتَوجِبٌ دُعَائِيْ

وَمَنْ قَفَا آنَارَهُمْ وَوَصَلاً وَمَنَّ نحو شِرْبِهِمْ بكُلِّ بَاعْ فَلْبُ خمائِلُ لَهَا حِيَاضُ فَلْبُ خمائِلُ لَهَا حِيَاضُ وَقَنَصُوْا شَارِدَهُ بِالنَّظْمِ وَأَرْعَفُوا مَخَاطِمَ (٢) الْيَرَاعَهُ (٣) نَفَّاعَةٍ عَلَىٰ اخْتِلاَفِ الْيَرَاعَهُ (٣) نَفَّم مَا رُمْتُ، وَإِنِّي لَظُمَي فِي نَظْمِ مَا رُمْتُ، وَإِنِّي لَظُمَي نَظْمُ اوْجِيْزًا عَمَّ ذَا اسْتِيْعَابِ نَظْمُ افْتراقِ واسْتَوَىٰ فِي سَكِيِهُ نَظْمُ الْفِرَقُ واسْتَوَىٰ فِي سَكِيهُ فِي الْجَمْعِ والإِبْجَازِ مَعْ نَظْمِ الْفِرَقُ إِنَّ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَا إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَا الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَا إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَا الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَانِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمْ الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمْ الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمْ الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِّعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمِيْ لَيْسَ لَعَالَمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمْ الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمْ الْفِرَقُ إِنْ دُعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمِيْ لَيْسَ كَادِعَائِمْ الْفِرَقُ

C TO

<sup>(</sup>١) جمع مِخْذم، وهو السيف القاطع.

<sup>(</sup>٢) جمع مِخطَم على وزن منبر ومجلس: الأنف.

<sup>(</sup>٣) القلم.

# رَفَّحُ مجس (لارَّحِيجُ (اللَّجَنَّريُّ (سِلنَسُ (لانَيْرُ) (الِفِرُووکِرِسَ

# الكلامُ في نَوعي التَّوحِيدِ

نَوعَانِ قُولِيٌ وفِعْلَيٌ، كِلاَ وانقسَم القولي إلى قِسمَينِ وَالْأُوَّلُ انْفَكَّ إلَى: متَّصِلِ قَالْأُوَّلُ انْفَكَ إلَى: متَّصِلِ ثَانيهِمَا إثْبَاتُ وَصْفٍ كَمَلا

نوعَيهِ - يَا ذَا اللُّبِّ - بِالعِلْمِ أَنجَلاً سَلْبٍ وإسباتٍ بفَير مَيْنِ وَذِي انفضالٍ مثلُ سَلْبٍ لِلوَلي لِلمَلِكِ الفَدُّوسِ جَلَّ وعَلا<sup>(1)</sup>

(۱) التوحيد نوعان: قولي اعتقادي؛ لأنه متعلق باللسان ثناء، وبالقلب إقرارًا واعتقادًا، وسوف يأتي الحديث عنه في نظم التدمرية وهو توحيد الأسماء والصفات ويدخل فيه توحيد الربوبية.

النوع الثاني: الفعلي، وسيأتي بيانه.

وانقسم هذا النوع وهو «القولي» إلى قسمين:

الأول: السلب، أي: سلب النقائص عن الله المتضمن إثبات الكمال.

والثاني: ثبوتي، وهو إثبات ما ثبت لله تعالى من صفات الكمال وهو ما تضمنه البيت الرابع.

والأول: وهو السلب، انفك، أي: انفصل إلى:

١- توحيد قولي سلبي متصل، كنفي الموت المنافي للحياة، والضعف المنافى للقوة.

قد ضُمنتُ مَعنَى لَهَا في لَفْظِهَا المُلْحِدِينَ، سَوف يُجزَى الْمُفتَرِي الْمُفتَرِي الْمُفتَرِي أَوْ مُسَكِرٌ مُغَفَّلُ(') أَوْ مُسَكِرٌ مُغَفَّلُ(') إِلَّا السَهَنَا وَأَنْ تُسوَحِّلَا إِلَّا السَهَنَا وَأَنْ تُسوَحِّلَا إِنَا تُسوَحِّلَا اللَّهِ السَّاسِ ورَهْبَسَةِ اللَّا السَّاسِةِ تَسَدَلُسلِ ورَهْبَسَةِ الْكِبَرَ أَوْ أَصْغَرَ فَاحْدَذُ ذَينِ وَحَلِفٌ وَحَلَيْهِ وَلِيهِ، شِرْكُ كُلُهُ وَلاَهُ اللهِ فِيهِ، شِرْكُ كُلُهُ وَلاَهُ اللهُ وَاللهِ فِيهِ، شِرْكُ كُلُهُ وَلاَهُ اللهُ وَاللهِ فِيهِ، شِرْكُ كُلُهُ وَلاَهُ اللهُ اللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ فَيهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالل

<sup>=</sup> ٣- توحيد قولي سلبي منفصل؛ كنفي أن يكون لله ولي.

والميم في «كملا» يجوز فيها الحركات الثلاث، والفتح هنا أولى.

<sup>(</sup>۱) أسماء الله تعالى أسماء مدح، كل اسم منها متضمن صفة من صفاته، فاحذر أن تلحد في أسمائه بأن تسميه بما لم يسمّ به نفسه أو بإنكار شيء منها أو مما تضمنته، قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَوَلَا اللّهِ مَنها أو مما تضمنته، قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَوَلَا اللّهِ مَنها أو مما تضمنته، قال تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الله تعالى ثلاث فرق: معطّل، ومشرك، ومنكر جاحد.

<sup>(</sup>٢) قوله: وثاني النوعين... إلخ. هذا هو قسيم القولي، وهو: التوحيد الفعليّ الإراديّ الطّلبي المسمّى بتوحيد العبادة، وهو إفراد الله بها عملاً وإخلاصًا في جميع أنواعها كالخشية والمحبة والرغبة... إلخ.

ونقض هذا التوحيد ـ وهو على درجات ـ يكون بالوقوع في الشرك، كبيرًا أو صغيرًا فالذبح والنذر... إلخ إن لم يكن الأولان له، والاستعاذة والحلف به والخشية منه والرغبة فيه وإليه والتوكل عليه، فهو شرك كله. وفي البيتين لف ونشر غير مرتب.

وقولي: «إنابة تذلّلٍ» بترك العاطف هو من باب قوله: كيف أصبحت كيف أمسيت مما. . . أي: وكيف أمسيت، ويأتي كثيرًا في النظم، وفي=

•••••

<sup>=</sup> الذكر: ﴿ وُجُونٌ يَوْمَ إِلَمْ تَاعِمَةٌ ﴿ فَيَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الل

### رَفْحُ معبر لالرَّمِجُ لِي الْهَجَنَّرِيَّ لأَسِكترَ الْعَيْرُ لُالِنْرُودِ وَكَرِسَ

#### العابدون غير الله

والعَابِدُونَ عَابِدُوا النَّيرانِ وَعَابِدُوا الشُّيُوخِ والعِظَامِ وتَعِسَ الجَميعُ، كُلُّهُمْ كَمَنْ

وَعَابِدُوا الأهْوَاءِ والشَّيْطَانِ وَعَابِدُوا العَبُورِ والبُطَامِ وَعَابِدُوا العَبُورِ والبُطَامِ خَرَّ إلى الرَّدى فَمنْ ينْجِيْه مَنْ؟ (١)

<sup>(</sup>۱) والعابدون غير الله أصناف، منهم عابدو النيران، ومنهم عابدو الهوى، ومنهم عابدو اللهوى، ومنهم عابدو الشيطان، ومنهم عابدو العِظَام (جَمْعُ عَظِيم) من الخلق، ومنهم الذي يعبد الدنيا، وكلهم كما قال الله ـ تعالى ذِكْره ـ: ﴿وَمَن يُنْرِكُ بِاللّهِ فَكَأْنَما خَرَ مِن السّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ أَوِّ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي يُعْرِف مِن السّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيرُ أَوِّ تَهْوِى بِهِ الرّبِحُ فِي مَكَانِ سَحِيقٍ ولا أحد ينجيه من بعد الله، و«من» الأولى: موصولة، والثانية: للاستفهام.

و «العجوز» من المشترك اللفظي، لم أجد في اللغة أوسع منه معنى، له أكثر من مائة معنى، منها الدنيا، وإن كان في الأصل راجعًا إلى معنيين اثنين دالين. والله أعلم.

# بيان أقسام الظلم والفسوق والنفاق والكفر والشرك

والظُّلْمُ والفُسُوقُ والنِّفَاقُ ثُمّ كُفْرٌ وشِرْكٌ كُلُّ ذَلِكَ انْقسَمْ لِأَصْغَرِ وأَكْبَرِ وَذُو الْكِبَرْ مُخَلِّدٌ كُلَّ ذَوِيهِ في سَقَرْ(١)



<sup>(1)</sup> كل من الظلم والفسوق والنفاق والكفر والشرك ينقسم إلى قسمين: أصغر، وأكبر. والثاني مخلد أصحابه في سقر، وأمثلة كلِّ منها لا تخفى، و«ثم» في البيت الأول للترتيب الذكري.

# مسألة في التوسل

أَوْ عَمَلِ، كَفِحَةِ النَّلاثَةِ الْنَّلاثَةِ الْمُطَرَا إِذْ يَذَكُرُ الْعَبَاسَ يَرْجُو الْمَطَرَا الْعُمَا صَعَّ ومَا عَدَاه دَعْ(١)

سَلِ الْإِلهَ بِاسهِهِ، أو صِفَةِ أو بدُعَاء مِسْلِ قولِ عُمَرًا ومَا عَدَاهُ فَهُوَ فِعْلٌ مُبْتَدَعْ



<sup>(</sup>۱) يتوسل إلى الله تعالى بأسمائه أو صفاته أو عمل صالح كما فعل الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة، أو بنحو ما فعل عمر في قصة استسقائه المعروفة، وما عدا ذلك فهو بدعة، فاعمل بما صح ودع ما عداه.

# حكم من أتى كاهنًا أو عرَّافًا والاستسقاء بالأنواء والحكمة من خلقها

ومَنْ أَتَىٰ كَاهِنَا أَوْ عَرَّافًا ومَنْ أَتَاهُ دُونَهُ لِهِ تُرفَعِ وكَافرٌ بالرَّبِّ ذُو استشقَاءِ وَخَلَقَ اللَّهُ النُّجُومَ زِيْنَهُ،

مُسَسَدِّقًا فَسَكَافِسِ الْو وَافَسَى مُسَسَدَةً فِسِي الْرُبَعِ صَلاتُهُ عَسْسَرةٌ فِسِيْ الْرُبَعِ بِالنَّدواءِ بالنَّدوء فَارْجُ خَالِقَ الأنْدواءِ وَلا هُتِدَا، والرَّجم لِلْملعُونَهُ (۱)



<sup>(</sup>۱) ومن أتى كاهنًا أو عرافًا فصدقه فقد كفر بما أُنزل على محمد ﷺ. ومن أتاه دون تصديق لم ترفع صلاته أربعين يومًا، ثبت معناه عن النبي ﷺ، والمستسقى بالنجوم معتقدًا إنزالها للمطر كافر بالله مؤمن بالكواكب.

وخلق الله النجوم زينة للسماء، وهداية للناس يهتدون بها في سيرهم ونحوه، ورجومًا للشياطين.

# الكلام في السحر وحكم الساحر والنُشرة

والسِّحْرُ إِحْدَىٰ الْمُوبِقَاتِ وهُو ما وَلاَ يُسَسِيْنِ أَحَدًا بسَسَيْنِ وَلاَ يُسَسِيْنِ أَحَدًا بسَسَيْنِ وَضَربُهُ بالسَّيفِ وَاهِ، وَاخْتُلِفْ إِن كَانَ كُفْرًا مَا جَنَىٰ فَكَفِّرِ السَّحْرِ، والرُّقَى، وَجَازَت بالرُّقى بالسَّحْرِ، والرُّقى، وَجَازَت بالرُّقى

لَـطُـفَ أَمْرُهُ وكَانَ مُبْهَمَا إلاَّ بِاإِذْنِ رَبِّنَا كَالَـعَـينِ في حُكْمِهِ، وَمَن يفصِّلْ لَم يَحِفْ أَوْ لَا فَلاَ، والنُّشْرَةُ الحَلُّ دُرِي وَقَدْ رُقِى نَبِيْنَا، وقد رَقَىٰ(١)

ولا يصيب أحدًا بأذى إلاَّ بإذن الله، وكذلك العين.

وحديث: «حد الساحر ضربه بالسيف» وفي رواية: «ضربة» ضعيف، واختلف في حكم الساحر، ومن يفصل لم يحف، أي: لم يجر في الحكم عليه بأن يقال: ينظر إلى عمله في السحر فإن كان مشتملاً على كُفْرِ كَفَرَ، وإلاً فلا.

والنشرة: الحلّ، أي: حل السحر عن المسحور، ويكون بالسحر والرقى والأولى ترك والرقى وجازت بالرقى فقط، وقد رُقي النبي ﷺ ورقَىٰ، والأولى ترك طلبها لما سيأتي.

<sup>(</sup>۱) والسحر: إحدى الموبقات السبع، وهو: ما لطف أمره ولم يعلم لخفائه.

## الكلام عن الكي والتداوي

والنَّهيُ عَنْ كَيِّ وَمَدْحُ مَن نَرَكُ وَقَد كُويْ مِن ذَاتِ جَنْبِ أَنْسُ وَقَد كُويْ مِن ذَاتِ جَنْبِ أَنْسُ ثُمُمَّ النَّداوِيْ أَوْجبَنْ، أَوْ أَبِحِ سَبْعُونَ الْجَنَّهُ مَنْ الْجَسَّةُ اللَّهُ عُكَّاشَهُ مِنَ الْجِسَابِ، مِنْهُمُ عُكَّاشَهُ وَقَد حَكَىٰ «يُوسُفُ» في استيعابِهِ وَقَد حَكَىٰ «يُوسُفُ» في استيعابِهِ زِيْدَ النَّبِيْ خَمسَ مَلايينَ عدا زِيْدَ النَّبِيْ خَمسَ مَلايينَ عدا جَوَّدَهُ في الفَتْح، - رَبِّ اجْعَلْنِي

وكُرْهُهُ جَاءَ صحِيحًا دُون شَكَ والمُصْطَفَىٰ حَيِّ، ألا فاستأنِسُوا والمُصْطَفَىٰ حَيُّ، ألا فاستأنِسُوا أو استَحِبَ، والأخِيْرَ رَجِّحِ من أمَّةِ الحَاشِيرِ دُون جُنَّهُ من أمَّةِ الحَاشِيرِ دُون جُنَّهُ "بُرَاخَةٌ» آخِيرُ مَا قَد عَاشَهُ نِيفَاقَ تَالِيهِ، وَلا تنشقْ بهِ نِيفَاقَ تَالِيهِ، وَلا تنشقْ بهِ هُنَيْدَةٍ، في البَيْهَقِيْ وَأَحمَدَا مِنْهُمْ م، و الا يَرْقونَ» سِمْ بِالوَهْن (۱)

<sup>(</sup>۱) صح عن النبي ﷺ النهي عن الاكتواء، ومدح تاركه، وكراهته إياه، وفي البخاري عن أنس: «أنه كُوي من ذات الجنب والنبي ﷺ حي». وبه وببعض ما سيأتي يتبين جوازه وأن تركه أولَى.

أما التداوي مطلقًا؛ فقيل: واجب، وقيل: مباح، وقيل: مستحب، وهو المرجَّح عند كثير. وفي الصحيح: «سبعون ألفًا من أمتي يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب»؛ منهم عكاشة بن محصن.

= و«بزاخة» آخر أيام حياته، قتل فيها، وهي وقعة لأبي بكر الصديق في حروب الردة.

وقد حكى يوسف بن عبدالبر في «الاستيعاب» عن بعض أهل العلم أن الذي سأل النبي ﷺ بعد عكاشة كان منافقاً، ولا يوثق بهذا النقل لضعفه.

والحامل لهم على هذا عدم إجابة النبي على له بمثل ما أجاب عكاشة، ولهم مستند من الأثر لا يصح، وفي «الفتح» عند شرح الحديث بحث فليُرجع إليه. والمتبادر أن النبي على فعل ذلك لمعنى آخر وهو قطع تتابع السائلين. والله أعلم.

وفي البيهقي وأحمد أن النبي ﷺ استزاد ربه فزاده مع كل ألف سبعين ألفًا، جوّد إسناده ابن حجر، وورد في حديث «السبعين» في بعض طرقه زيادة: «ولا يرقون» وهي ضعيفة. وممن أشار إلى ضعفها الإمام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ.

و «الهُنَيدَة» المائة من الإِبل أو من كل شيء، وهي هنا مائة ألف.

#### أقسام البدعة

وَقَسِّمِ الْبِدَّعَةَ بِاعْسَبِارِ وَبِدْعَةٍ أَقِلَّ، وَهْي بِحَسَبْ أُخْراهُمَا البِدْعَةُ في المعامَلة

إِخْللاَلِهَا: لِبِلْاَعَةِ الْإِكْفَارِ مَحَلُّهَا: لِبِلْاَعَةٍ ذَاتِ قُرَبُ وَمَنْ بُحِسِّنْ بعضَها انْصُرْ عَاذِلَهُ (١)



<sup>(</sup>۱) وقسم البدعة باعتبار إخلالها بالدين إلى قسمين: بدعة يكفر بها صاحبها، وبدعة أقل من ذلك، والبدعة بحسب محلها؛ أي: ما تقع فيه تنقسم إلى: بدعة في العبادة، وأخرى في المعاملة، ومن يحسن بعض البدع بأن يقول: هذه بدعة حسنة فانصر من يلومه وينكر عليه؛ لأن كل ما يسمّى بدعة في الدين ضلالة. والإكفار مصدر أكفر ككفر.

#### أسباب البدع

والجَهْلُ بالوَحْيَيْنِ، والقولُ عَلى إلَهِ نَا بِغَيْرِ عِلْمِ أُصِّلاً والجَهْلُ بالوَحْيَيْنِ، والقولُ عَلى والجَهْلُ باللَّغَةِ، أَوْ أَحْوالِ هَدْيِ النَّبِيْ، وسُنَنِ الْمَقَالِ والجَهْلُ باللَّغَةِ، أَوْ أَحْوالِ هَدْيِ النَّبِيْ، وسُنَنِ الْمَقَالِ والإِنِّبَاعُ للهَوَيْ والمستَبِهُ إِدادَةَ الفِيتُنَةِ والسُمُيُولِ بِهُ والإِنْسَامِ» (١) مِن سَبَبِ البدْعَةِ فِي الإِسْلاَمِ وَعُدْ إِلَى كِتَابِ «الاعْتِصَام» (١)

<sup>(</sup>١) أوالجهل بالكتاب والسنة والقول على الله تعالى بغير علم، والجهل باللّغة العربية ومدلولاتها وبهدي النبي اللّغة واتباعُ الهوى وما تشابه من الكتاب ابتغاء الفتنة والتحريف، كل ذلك من سبب البدعة في الدين، ومن شاء الاستزادة فليعد إلى كتاب الشاطبي «الاعتصام» فهو أوفى كتاب في هذا الباب.

# حكم من أتى ببدعة

ومَنْ أَتَىٰ بِبِدَعَةِ أُقبِمتِ عَلَيْهِ حُجَّةٌ فَإِن تَجَلَّتِ فَقَالَ: لاَ، فَكَافِرٌ إِن كَانَا مِنَ الضَّرُورِيِّ الَّذِي اسْتَبَانَا أَوْ لا: فَفَاسِقٌ، فَإِنْ لَم يَظْهَرِ فَلاَ تُنفَسِّفُهُ وَلاَ تُكَفِّرِ (١)



<sup>(</sup>۱) ومن أتى ببدعة أقيمت عليه الحجة، فإن تجلت له فَعَنَدَ وقال: لا، فهو كافر إن كان ما كابر فيه من الضروري البين، فإن لم يكن كذلك فهو فاسق إن ظهرت له الحجة فلَجَ، وإن لم تظهر له الحجة في دفع بدعته فلا تفسقه ولا تكفره حتى تقام عليه الحجة.

#### نواقض الإسلام

نَواقِضُ الإِسْلاَمِ شِركٌ، سِحرُ بِالدِّين، أو نُصْرةُ أَهْل الشِّركِ بِكُفرِهِم، أو اعتقادُهُ ارْتِقا وَجَعْلُهُ الخَلْقَ وَسَائِطَ إِلَىٰ

أدَّى لِشركِ، بُغضُ وَحْي، سُخرُ عَلَى لِشركِ، بُغضُ وَحْي، سُخرُ عَلَى مُنبِ، والرِّضَا، كالشَّكُ مِلَّى مُنبِ، وأنْ لهُ أن يَسْرُقا خِللِقِهِ يدعوهمُ عَلَىٰ الوِلاَ(١)

(١) نواقض الإسلام عشرة:

أولها: الشرك بالله تعالى.

ثانيها: السحر المؤدي إليه.

**ثالثها**: بغض دين الله تعالى.

رابعها: السخرية به.

خامسها: مظاهرة المشركين ونصرة دينهم على المؤمنين.

سادسها: الرضا بكفرهم.

سابعها: الشك في كفرهم.

ثامنها: الاعتقاد أن دينهم فوق دين الله وخير منه.

تاسعها: الاعتقاد أنه يجوز الخروج عن دين الله، و«أنَّ» في (وأن له) مخففة من الثقيلة.

عاشرها: أن يجعل بينه وبين الله وسائط يدعوهم من دون الله تعالى.

#### بات

# في الكلام في توحيد أسماء الله تعالى وَصِفَاتِه وهو مشتملٌ على جملة ما حوته «التَّدمُرية»

وَالْكِلْمُ فِي النَّوحِيدِ والوَصْفِ: خَبَرْ وَالْكِلْمُ فِي النَّوحِيدِ والوَصْفِ: خَبَرْ وَالشَّرْعِ والْأَقْدَارِ: مِنْ بَابِ الطَّلَبْ فَالأَصْلُ فِي النَّوجِيدِ فِي كُلِّ صِفَهْ وَرُسْلُهُ، وَذَاكَ نَهْجُ السَّلَفِ

وَذَاكَ بَيْنَ النَّفْيِ وَالإِثْبَاتِ قَرّ وَدَائِسِرٌ بَسِيْسِنَ إِرَادَةٍ وَحُسِبٌ أَنْ يُوصَفَ الله بما قَدْ وَصَفَهْ فَمَنْ قَفَا آثَارَهُمْ لَمْ يَخَفِ(١)

<sup>(</sup>۱) الكلام في التوحيد والصفات من نوع الخبر الدائر بين النفي والإِثبات، والكلام في الشرع والقدر من باب الطلب الدائر بين الإِرادة والحب والكره والبغض، والواجب في الأول: التصديق، وفي الثاني: الطاعة.

والكِلْم كعِلْم: لغةٌ في الكلام، و«الشرع» معطوف على لفظ: «التوحيد والوصف» و«الأقدار»: جمع قدر.

إذا علم هذا؛ فالأصل الأول في القسم الأول ـ وهو التوحيد في الصفات ـ أن يوصف الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسلُه دون تشبيه أو تحريف أو تعطيل أو تمثيل، وذاك نهج السلف، فمن سار على ما ساروا عليه لم يخف العِثار، وقد وافق العلم والسلامة.

هذا، وَقَوْمٌ كَابَرُوْا فِي البَدَهِيْ وَفِرْقَةٌ أَفْبَنَتِ الأَسْمَا، وَهُمْ: جَمِيْعُهَا، وَبَعْضُهُمْ زَادَ هُنَا فَشَبَّهُوا إِذْ عَطَّلُوْا وَسَفْسَطُوْا فَشَيْهُوا إِذْ عَطَّلُوْا وَسَفْسَطُوْا كَيْفَ بِلاَ سَمْعِ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عَلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عَلْمٍ وَلاَ عِلْمٍ وَلاَ عَلْمٍ وَلاَ عَلْمُ مِنْ المُسَمَّىٰ فَاللّهُ اللّهُ الْمُسَمَّىٰ وَالْمُسَمَّىٰ وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمَّىٰ وَالْمُسَمَّىٰ وَالْمُسَمَّىٰ وَالْمُسَمَّىٰ وَالْمُوالِقُ وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّلُولُ وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُ وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُسَمِّى وَالْمُسْمَالُ وَالْمُسْمَالُولُ وَالْمُسْمَالُولُ وَالْمُسْمَالُولُ وَالْمُسْمَالُولُ وَالْمُسْمِيْ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمِلُولُ وَالْمُسْمِيْمُ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمُولُ وَالْمُسْمُولُ وَالْمُسْمِلُولُ وَالْمُسْمُلِيْ وَالْمُسْمِلِيْ وَالْمُسْمُولُ وَالْمُسْمُولُولُ وَالْمُسْمُولُ وَالْمِسْمُ الْمُسْمِلُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُولُولُ وَلَمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُولُولُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُسْمُ وَالْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُسْمُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُعُلِقُلُولُ وَالْمُعُولُولُ وَلَمُعُلُولُ وَالْمُعُلُولُ

فَجَعَلُوْا القُدْرَةَ عِلْمًا وَهُوَ هِيْ قِسْمَانِ، قَالَ بَعْضٌ مِنْهُمُ: عَلَمْ غَرِيْبَةً فَأَنْكَرَ النَّضَمُّنَا فِيْ الْعَقْلِ والسَّمْعيُّ فِيْهِ قَرْمَطُوْا فِيْ الْعَقْلِ والسَّمْعيُّ فِيْهِ قَرْمَطُوْا وَلاَ... وَلاَ... فِي عَقْلِ مَنْ بَا هولاً؟ (١) وَلاَ... وَلاَ... فِي عَقْلِ مَنْ بَا هولاً؟ (١) ثَمَا ثُلُا حِسَّا وَعَقْلًا قَدْ قُضِي وَوَنُخْرِجُ الْمَنَّ ثَمَالَىٰ ذُو الجلالُ غَيْرُ المُسَمَّىٰ فَاعْرِفِ الجلالُ غَيْرُ المُسَمَّىٰ فَاعْرِفِ المُهِمَّا فَيْدُ المُهمَّىٰ وَالمَحْدُلُ وَالْحَدِلُ بَعِلْمٍ وَكُفَى والمَحْدُلُ وَالْمَحْدُ وَالْكَيْدُ يَدُ وَقُلَقَ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُلُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُلُ وَالْمَحْدُلُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُونُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمَحْدُ وَالْمُولِي وَصَفَى المُولِي وَصَفَى المُعْرَالُ مُوصُونِ يوصَفَ المُنُونُ (٢) وَلَا مُوصُونِ يوصَفَ المُنُونُ (٢) وَكُنْ وَالْمَدُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَلَا لَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَالْمُولُونُ وَلَا لَالْمُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالَعُونُ وَالْمُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ وَلَالَعُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلَالُونُ وَلُولُ وَلَالِكُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ والْمُونُ وَلُولُونُ وَلُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالِكُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلَالُونُ وَلَالُونُ وَلَالْمُونُ وَلَالْمُولُونُ وَلُولُونُ وَلَالُونُ وَلُونُ وَلُولُونُ وَلُونُ وَلُونُ وَلَالُونُ وَلُونُ وَلُونُ وَلُونُ وَلُولُونُ وَلُونُ وَل

 <sup>(</sup>١) وهناك قوم من الفلاسفة جعلوا الصفة هي الموصوف مكابرة للقضايا البدهيًات فجعلوا القدرة هي العلم والعلم هو القدرة.

وطائفة ثالثة من أهل الكلام أثبتت الأسماء دون الصفات وهم قسمان. قال بعضهم: أسماء الله تعالى كالأعلام المترادفة، والآخرون جاؤوا بقولة غريبة هنا فأثبتوا الاسم دون ما تضمنه من الصفات.

فشبهوا الباري سبحانه وعطلوا مسفسطين في العقليات مقرمطين في السمعيات. كيف يكون الخالق سبحانه بلا سمع ولا علم ولا حياة ولا قدرة... إلخ، في عقل من يرتكز هذا؟

<sup>(</sup>٢) لما سلب النفاة صفات الباري سبحانه فرارًا من التشبيه قيل لهم: اشتراك الخالق والمخلوق في الوجود مثلاً أو الحياة لا يلزم المماثلة لا في الحس ولا في العقل. فالله سمّى نفسه الحيّ، وقال: ﴿وَتُخْرِجُ ٱلْحَيَّ وَلَا مِنَ الْمَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٢٧] فسمّى بعض عباده حيًّا والاسم هو الاسم لكن المسمّى غير المسمّى فهذا مخلوق وذلك خالق والفرق=

وَالصَّادِفُونَ عَنْ سَواءِ الْمَسْلَكِ فَسَّارَةٌ يَسْرَتَكِبُونَ السَّلْبَا إِشْبَاتُهُمْ إِنْ أَثْبَتُوا رَبَّا بِلاَ وَقَوْلُهُمْ يَسْتَلْزِمُ التَّعْطِيْلاَ

اضطرَبُوا فَوَقَعُوا فِي مَهْلَكِ وَتَارَةً يُسشَبِّهونَ الرَّبَّا حَقيقَةٍ تَجُلُوْ لَدَىٰ مَنْ حَصَّلاً وَغَايَةَ التَّشْبِيهِ والتَّمْثِيلاَ(١)

C C C

بينهما صفة كالفرق بينهما ذاتًا، ومن صفات الله تعالى العلم وقد وصف بعض عبيده بالعلم وليس علم الخالق كعلم المخلوق، والمقت والنداء والمحبة والمكر والكيد واليد والقوة كذلك وصف الله بها عباده ووصف بها نفسه، وكل من الخالق والمخلوق له صفة تليق به.

<sup>(</sup>١) والمعرضون عن المسلك السّوي من الفلاسفة والقرامطة والجهمية اضطربوا فوقعوا في أشدَّ مما فروا منه.

فتارة يسلبون صفات الله، وتارة أخرى يشبهون الله بمخلوقاته.

وإن أثبتوا لا يُثبتون إلا ربًّا لا حقيقة له عند التحصيل.

وقولهم يستلزم غاية التعطيل وغاية التمثيل، و«التمثيل» في البيت معطوف على لفظ: «التعطيل».

# بيان أن الكلام في هذا يتبين بأصلين وخاتمة

فَلْتَتَبَيَّنْ بَعْدَ هِذَا مَثَلَيْن خَاتِمةً، أَصْلًا، وَأَصْلًا حَسَنَيْن فَلْتَتَبَيَّنْ بَعْدَ هِذَا مَثَلَيْن

#### الأصل الأول

القَوْلُ في بَعْضِ الصِّفَاتِ مِثْلُ فإنْ يَكُن صَاحِبَ سَبْعِ خصمُكا أَوْ غَسضَبِ وَقَسالَ ذَا إِرَادَتُسهُ فَاذْكُرْ لَهُ الأصْلَ الَّذِي تَقَدَّمَا

الْقَوْلِ في بَعْض، فَهَذَا أَصْلُ يُسْبِتُهَا، وَفِيْ رَضًا نَازَعَكَا أَصْلُ أَو الْمِتُهَا، وَفِيْ رَضًا نَازَعَكَا أَو المعِقَابُ والرِّضَاءُ نِعمَتُهُ وكُنْ ذَكُورًا للَّذِي قَدْ نُظِمَا(١)

<sup>(</sup>۱) تبيَّن الشيء كأبانه: أوضحه وعرَّفه ويأتي لازمًا، والمعنى فلتوضح لهؤلاء مثلين وخاتمة وأصلين، وحذف حرف العطف في «خاتمة» و «أصلاً» من باب: كيف أصبحت كيف أمسيت، أي: وكيف أمسيت، وتقدم نظيره.

الأصل الأول: القول في بعض الصفات كالقول في بعض.

فإن يكن خصمك، أي: مجادلك يثبت لله تعالى بعض الصفات وينفي بعضها بأن كان أشعريًا أو ماتوريديًا يثبت سبع صفات أو أكثر وينازع في الرضا مثلًا أو الغضب ويجعلها من باب المجاز فيردهما إلى ما أثبته حقيقة وهو الإرادة، أو يجعل الغضب هو العقوبة والرضا نِعَمَه.

فقل له: الأصل المتقدم وهو: القول في بعض الصفات كالقول في بعض، ولا فرق بين ما نفيته وما أثبته.

فَإِنْ يَقُلْ: فَالْغَضَبُ الَّذِي يُرامُ قِسِلَ لَهُ: كَسْلَالِكَ الإِرَادَهُ فَإِنْ يَقُل: تِلْكَ الصِّفَاتُ عَقْلاَ لِسقُسْدُرَةِ والْمَحَكُمُ لِللإِفَادَهُ وَهسِذِهِ السصِّفَاتُ لِللْحَبَاةِ وَهسِذِهِ السصِّفَاتُ لِللْحَبَاةِ كَالسَّمْعِ والإِبْصَارِ والْكَلامِ كَالسَّمْعِ والإِبْصَارِ والْكَلامِ الحُلْمَ بِأَنَّ عَدَمَ السَّلِينِ لِ الْحُلُمُ بِأَنَّ عَدَمَ السَّلِينِ إِنْ لَمْ يُشْبِتِ فِي طَلَبِ الإِثْبَاتِ لِللَّلْلِيلِ إِنْ بَاتِكَ الْعَقْلِيِّ فَيُقَالُ لَكُ: إِنْ بَاتِكَ الْعَقْلِيِّ فَيُقَالُ لَكُ: وَلَي طَلَبِ الإِنْ بَاتِ لِللَّلْلِيلِ وَلَي عَلَى الْمَقْلِيِّ فَيُقَالُ لَكُ: وَلَي عَلَى الْمَعْقَلِيِّ فَيُقَالُ لَكُ: وَلَي عَلَى الْمَعْقَلِيِّ فَيُقَالُ لَكُ: كَذَلًا عِلَى الْمَعْقَلِيِّ فَيُعَالُ لَكُ: كَذَا عِقَابُ مُحْرِمٍ ذَلًّ عَلَى

غَلْيُ دَمِ القَلْبِ؛ ابْتِغَاءَ الانْتِقَامُ مَهْلُ النَّفُوسِ فَافْهَمُوا بَا سَادَهُ فَسَابِسَتَةً لأَنَّ فِسعْسلًا دَلاَ فِسالِمِلْمِ والتَّخْصِيْصُ لِلإِرَادَهُ وَالْحَيُّ لاَ يَخْلُوْ مِنَ الصِّفَاتِ وَالْحَيُّ لاَ يَخْلُوْ مِنَ الصِّفَاتِ وَالْحَيُّ لاَ يَخْلُوْ مِنَ الصِّفَاتِ فَالْحَيْرُ مُنْفِيدٍ عَدَمَ الصَّلُولِ فَي فَيْرُ مُنْفِيدٍ عَدَمَ الصَّلُولِ فَي فَيْرُ مُنْفِيدٍ عَدَمَ الصَّلُولِ فَي مَنْ شَا عَلَى الْمَشْيِدُ وَيَى سَبِيْلِ وَحُسَانُهُ إلَى الْعِبَادِ في الْفَلَكُ وَحُسِيْصِهِ مَنْ شَا عَلَى الْمَشْيِئةِ بَعْضِيْ كَمَا نَرى، وضِدُّهُ انْجَلاً (1) بَعْضِ كَمَا نَرى، وضِدُّهُ انْجَلاً (1)

<sup>=</sup> والرضاء بالمد في الاضطرار على حد قوله: «ينشب في المسعل واللَّهاء». وقول الآخر: «مرحبًا بالرضاء منك وأهلًا». و «الرّضاء» بالمد في الاختيار: المُراضاة.

<sup>(</sup>۱) فإن يقُل: أنا لا أثبت صفة الغضب؛ لأن الغضب غليان دم القلب لطلب الانتقام. قيل له: والإِرادة ميل النفس إلى جلب منفعة أو دفع مضرة.

وإن يقل: تلك الصفات السبع أثبتها بالعقل؛ لأن الفعل الحادث دلَّ على القدرة والتخصيص دلَّ على الإرادة، والإحكام دلّ على العلم. وهذه الصفات مستلزمة للحياة، والحي لا يخلو عن السمع والبصر والكلام أو غير ذلك، فقل له حيننذ:

اعلم أن عدم الدليل لا يستلزم عدم المدلول، هب أن دليلك العقلي لا=

= يثبت ذلك فإنه لا ينفيه، والنافي لا بدُّ أن يأتي بدليل كالمثبِت.

ويقال أيضًا في الجواب عليه: يمكن الولوج معك في الاستدلال العقلي الذي جعلته طريقًا لإِثبات ما أثبته.

فيقال: نفعُ العباد بالإحسان إليهم يدلُ على الرحمة كدلالة تخصيص الله تعالى من شاء على المشيئة، وعقاب المجرمين يدلُ على بغضهم، وإكرام الطائعين يدل على محبتهم.

#### الأصل الثاني

وَيْانِيَ الأَصْلَيْنِ قُلْ: والْقَوْلُ فِي فَإِنْ يَكُنْ خَصِمُكَ مِنْ مُعْتَزِلَهُ فَإِنْ يَكُنْ خَصِمُكَ مِنْ مُعْتَزِلَهُ تَقُولُ: لَيْسَ خَارِجًا مَنْ يُوصَفُ السَّهَ فَالْحِيلَامِ وَالحَياةِ السَّهَ فَالْحِيلَامِ وَالحَياةِ نَقُولُ: ذَاكَ لأزِمْ فَي الْأَسْمَاءَ إِذَنْ إلاَّ جُسُومٌ فَانْفِ الأَسْمَاءَ إِذَنْ

صِفَاتِهِ كَالْقُولِ فِيْ الذَّاتِ يَفِيْ وَيُنْكِرُ الصِّفَاتِ كُلاَّ قِبْلَ لَهُ وَيُنْكِرُ الصِّفَاتِ كُلاَّ قِبْلَ لَهُ إِلاَّ الجُسُومُ، فَالَّذِيْنَ وَصَفُوا قَدْ شَبَّهُوا الله بِمَخْلُوقَاتِ فَلَيْسَ في الْوجُودِ مِنْ مُسَمَّىٰ فَلَيْسَ في الْوجُودِ مِنْ مُسَمَّىٰ وَكُلَّ شَيْءٍ فِي الْوجُودِ وانْبذنْ (١)

فإن يكن المخاطب من المعتزلة ينكر الصفات كلَّها ويقول: إن الله تعالى حيّ عليم قدير وينكر أن يتَّصف بالحياة والعلم والقدرة قيل له: إن قلت: لا نجد في الشاهد متصفًا بالصفات إلاَّ ما هو جسم، فالذين وصفوا الله بالعلم والحياة قد شبهوه بمخلوقاته.

إن قلت ذلك؛ فإننا نقول: يلزمك ذلك فيما أثبته من الأسماء؛ فإنه ليس في الوجود من المسميات إلا ما هو جسم فانف الأسماء إذن من أجل العلة التي منعتك من إثبات الصفات بل وانف كل شيء لهذه العلة.

<sup>(</sup>۱) **الأصل الثاني**: القول في الصفات كالقول في الذات، فالله لا شيء مثله في ذاته ولا صفته ولا فعله.

وَإِنْ يَكُ الْحُصْمُ مِنَ الغُلاَةِ وَقَالَ: لاَ أَقُولُ: مَوْجُودٌ وَلاَ وَلاَزِمٌ مِسنْ عَسدٌنَسا تَسعَسدُّهُ فَقُلْ لَهُ: شَبَّهْتَهُ بِالْعَدَمِ لِلْجَمْعِ بَيْنَ المتناقِضَاتِ إِذَ وَهُو غَوِيٌّ مُفْصِحٌ عَنْ كِذْبِ وَهُو غَوِيٌّ مُفْصِحٌ عَنْ كِذْبِ إِنَّ النَّهَابُلُ الْعَدَمِ قُلْ والْمَلَكَةُ إِنَّ النَّهَابُلُ الْعَدَمِ قُلْ والْمَلَكَةُ

نُفَاةِ الأَسْمَاءِ مَعَ الصِّفَاتِ حَيَّ، فَمَنْ يَنْقُلْ بِذَاكَ مَثَلاً إلَّهِ نَا وَالسِّبْهُ أَيْنِ النَّلِهُ سَوْفَ يَفِرُ هارِبًا فِي الظَّلَم يَسْلُبُ نَفْيًا مَعَ ضِدٌ حِينَ وَلَّلَهِ إِنْ قَالَ: ذَا تَقَابُلُ لا سَلْبِي أَنْ قَالَ: ذَا تَقَابُلُ لا سَلْبِي بُصِفَةِ الكَمَالِ خَيْرٌ وَافِي (٢)

<sup>(</sup>۱) وإن يك الخصم من الغلاة الذين ينفون الأسماء والصفات ويقول: لا، أقول: هو موجود، ولا حيِّ ولا عليم بل هذه أسماء لمخلوقاته ويلزم من تعدّد الأسماء تعدد المسمَّى ويرد على ذلك أيضًا التشبيه.

فقل له مجيبًا على شبهته: إن قلت ذلك شبهت الله تعالى بالمعدومات وهو أشنع مما فررت منه، ووقتئذ سوف يفرُ هاربًا في ظلمة الجهل للجمع بين النقيضين.

فيقول: أنا أنفي النفي والإِثبات، ومعلوم أن اجتماع النقيضين ممتنع إذ يستحيل اجتماع الوجود والعدم أو نفيهما وكذلك الحياة والموت والعلم والجهل.

<sup>(</sup>۲) فإن قال: إنما يمتنع نفي النقيضين عما يكون قابلاً لهما، وهذان ليسا من باب تقابل السلب والإيجاب بل من تقابل العدم والملكة فهو كاذب في ادّعاته؛ لأن هذا لا يصح في الوجود والعدم فإنهما متقابلان تقابل الإيجاب والسلب باتفاق وما فررت إليه من تقابل العدم والملكة أكبر من تقابل الإيجاب والسلب حرجًا وامتناعًا، فإن الذي يقبل الاتصاف بصفة الكمال كالأعمى الذي يقبل الاتصاف بالبصر أكمل من «الحجر» مثلاً الذي لا يقبل الاتصاف بالعمى ولا البصر.

إِنْ يَتَّفِقْ ذَوَا وَجُودٍ في سُمِيْ لِلسَّمْعِ وَالْعَقْلِ انْتِفَاءً إِنَّمَا فِي سُمِيْ فِي سُمِعُ وَالْعَقْلِ انْتِفَاءً إِنَّمَا يَخْصُّ اللهُ أَمَّا نَفْيُكَ وَقَوْلُ نَافِي الْوصْفِ: إِنَّ الْعِلْمَا تَعَدُّدُ الصِّفَاتِ، وَهُو حُظِرًا يَعَدُّدُ الصِّفَاتِ، وَهُو حُظِرًا يَعَدُّدُ الصِّفَاتِ، وَهُو حُظِرًا يَعَدُّدُ الصِّفَاتِ، وَهُو حُظِرًا يَعْدُرُ الصِّفَاتِ، وَهُو حُظِرًا لَيْسَ بِتَرْكِيْبٍ وَهُنَا وَمَعْنُوعِ لَيْسَ بِتَرْكِيْبٍ وَهُنَا وَمَعْنُوعِ لَيْسَ بِتَرْكِيْبٍ وَهُنَا وَمُنْفِعِ فَيَا وَمَعْنُوعِ فَيَا الْمُقَدَّمُ فَلَيْسَ بِتَرْكِيْبٍ وَهُنَا الْمُقَدَّمُ فَيَا وَوَلَيْلِ فَوْ انْفِتَاحٍ مُطَودًا وَوَلَالًا وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ الْمُقَدِّدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللل

أَوْ صِفَةٍ لَيْسَ بِتَشْبِيهِ نُمِيْ نَفِي الْأُولَةِ اشْتَرِاكُا لَزِمَا فَثَابِتٌ بِالشَّرْعِ وَالْعَقْلِ لَكَا() فَثَابِتٌ بِالشَّرْعِ وَالْعَقْلِ لَكَا() وَقُدْرَةً يَسلَّرُمُ مِسنْهُ فَسَمَّا تَرْكِيبُهُ، فَقُلْ لَهُمْ دُوْنَ امْتِرا: مَعُ وَاجِبٍ، قَالُوا: فَذَا تَوْجِيدُ مَعُ وَاجِبٍ، قَالُوا: فَذَا تَوْجِيدُ مَعُ وَاجِبٍ، قَالُوا: فَذَا تَوْجِيدُ مَعُلُوا: فَذَا تَوْجِيدُ فَلَنَا لَهُمْ مَقَالُ ذِيْ تَفْرِيْعِ: فَلْلَنَا لَهُمْ مَقَالُ ذِيْ تَفْرِيْعِ: فِكُلُّ نَافٍ مِنْهُمْ حِيْنَ يَسرُدٌ وَكُلُّ نَافٍ مِنْهُمُ حِيْنَ يَرُدُ وَكُلُ نَافٍ مِنْهُمُ حِيْنَ يَرُدُ وَيَ مِنْلِهِ أَوْ أَضْيَقِ، فَلاَ لَعَا(?) فِي مِنْلِهِ أَوْ أَضْيَقِ، فَلاَ لَعَا(?)

<sup>(</sup>۱) ويقال له أيضًا: إن اتفاق شيئين موجودين في اسم أو صفة ليس هو التشبيه الذي نفته الأدلة من السمع والعقل، إنما نفت ما يستلزم اشتراكهما فيما يخص الخالق وما نفيته فهو ثابت بالشرع والعقل.

<sup>(</sup>٢) وقول نفاة الصفات: إثبات العلم والقدرة والإرادة يستلزم تعدّه الصفات، وهذا يمتنع تركيبه. يقال لهم: يلزم التعدد أيضًا إذا قلتم: هو موجود، واجب الوجود، وهذا تركيب عندكم، فإن قالوا: هو توحيد وليس بتركيب ممتنع قلنا لهم قولاً مفرّعًا حاصله أن مذهبنا فيما أثبتناه توحيد أيضًا وليس تركيبًا ممتنعًا.

وقولي: يلزم منه، بضمير الواحد، كقوله: (والصبحُ والمسيُ لا فلاحَ معهُ) وقول حسان ـ وقيل غيره ـ:

إن شرخ الشباب والشعر الأسود ما لم يعاص كان جنونا (٣) وذاك الذي تقدم ذكره آنفًا باب مطرد، فإن كل واحد من النفاة لما ثبت من الصفات لا يرد شيئًا من ذلك وينفيه فرارًا منه لما يعقبه من محذور إلاً وقع في نظير ما فر منه أو أضيق من ذلك. و «لا لعا» دعاء تقوله =

# وَحُجَجٌ تِلْكَ زُجَاجٌ خِلْتُهَا حَقًّا، وَكُلُّ كَاسِرٍ مَكْسُورُهَا(١)

<sup>=</sup> العرب لمن عثر؛ معناه: لا أقال الله عثرتك.

<sup>(</sup>۱) قال أبو محمد: قولي: وحجج... إلخ. هذا البيت تضمن ثلاثة أخبار بمبتدءاتها وهو نظم لقول الشاعر:

<sup>·</sup> حُجَجٌ تَهَافَتُ كَالْزُجَاجِ تَخَالُهَا حَقًا وَكُلُ كَاسِرٍ مَكْسُورُ دُورُ دُكُره في آخر «الحمويَّة».

## فصلٌ في ذكر المثلين المثل الأول

هــذا وَأَمَّا الْمَثَلانِ فَهُمَا: عَنِ الَّذِي فِيْ جَنَّةِ الْخُلُودِ وَذَهَبِ وَفِضَةٍ وَمَسْكَنِ وأَهَبُ والرِّسْلُ كَذَاكَ الْبَاقِي والشُّهُدُ والرِّسْلُ كَذَاكَ الْبَاقِي لاَ تَسْتَوِيْ، لَيْسَ لَنَا مِنْهَا عَدَا فَإِنْ يَكُنْ تَمَاثُلٌ قَدْ عُدِمَا فَإِنْ يَكُنْ تَمَاثُلٌ قَدْ عُدِمَا

أنَّ إِلَسهَنَا تَعَالَى أَعْلَمَا وَمِنْ مَظْعَمِ وَمَلَبَسٍ وُخُودِ وَعَسَلٍ وَقَصْرُقَ فِي وَلَلَبَسِ وُخُودِ وَعَسَلٍ وَقَصْرُقَ فِي وَلَلَبَسِنِ فِي المَّذَاقِ فِي المَّذَاقِ أَسْمَائِهَا وَنَحْنُ فِي دَارِ الرَّدَىٰ في ذَارِ الرَّدَىٰ في ذَارِ الرَّدَىٰ في ذَيْنِكُمْ فَاللهُ أَوْلَىٰ مِنْهُمَا (١)

<sup>(</sup>۱) وأما المثلان المضروبان؛ فأحدهما: أن إلّهنا تعالى أخبرنا عما في الجنة من المطاعم والملابس والمناكح كالذهب والفضة والعسل والخمر واللبن، وهذه الأشياء التي هي العسل واللبن وباقي ما ذكر، في ذاتها ولونها وطعمها لا تستوي مع ما نطعمه ونلبسه مما في هذه الدار.

وقد قال ابن عباس: «ليس في الدنيا شيء مما في الجنة إلاَّ الأسماء»، فإن كان التماثل معدومًا بين هذه الأشياء وهي مخلوقة لله فمن الأولى ألاَّ يكون تماثل بين الخالق والمخلوق.

وخُود بضم الخاء: جمع خود بالفتح، والقرقف: من أسماء الخمر، والرسل بالكسر: من أسماء اللبن.

### مسألة في بيان مذاهب الناس فيما أخبر به الله عن نفسه وعن دار الجزاء

وَانْفَسَمَ النَّاسُ بِنَا المَقَامِ وَقُرْمُ ظُ وَمَنْ تَلا وَالبَاطِنِي فَالأَوَّلُونَ أَثْبَتُوا مَا أَحْبِرَا وَذُوْ الكَلاَمِ أَثْبَتَ الجَزَا بِهَا ثَالِثُهُمْ لِنَفْي ذَا وَذَا وَفِي

نَسلانَةً نَسحُنُ وَذُو السكَلاَمِ وَالْفَلْسَفِيْ ثَلاَثَةٌ فِي قَرَنِ عَنْ نَفْسِهِ اللّهُ وَعَنْ دَار القِرَىٰ دُونَ صِفَاتِ رَبِّنَا ثُمَّ انْتَهى أُواخِرِ النَّظْم تَفَاصِيْلُ تَفِيْ



### (١) الناس في هذا الباب ثلاثة أقسام:

المقسم الأول: نحن أصحاب الحق آمنا بما أخبر الله عن نفسه وعن اليوم الآخر مع العلم بالمباينة بين ما في الدنيا والآخرة، وأن مباينة الله لخلقه أعظم.

الثاني: طوائف من أهل الكلام أثبتوا ما أخبر الله به في الآخرة من الثواب والعقاب ونفوا كثيرًا من الصفات.

الثالث: القرامطة والفلاسفة أتباع المشائين والباطنية ونحوهم من الملاحدة، وقد نفوا هذا وهذا.

### المثل الثاني

والْمَثَلُ الثَّانِي هُوَ الرُّوْحُ الَّتِي مِثْلِ الْحَيَاةِ والنُّزُولِ والصُّعُوْدُ وَكُلُّ عَفْلِ قَاصِرٌ عَن حَدِّهَا ؛ وَكُلُّ عَفْلِ قَاصِرٌ عَن حَدِّهَا ؛ والشَّيْءُ كُنْهُهُ يُرَىٰ بِعَيْنِ والشَّيْءُ كُنْهُهُ يُرَىٰ بِعَيْنِ فَإِنْ تَكُنْ تَجْهَلُ كَيْفَ رُوْحُكَا ، فَإِنْ تَكُنْ تَجْهَلُ كَيْفَ رُوْحُكَا ، فَرَبُّنَا أَعْظُمُ قَدْرًا وأَجَلَّ فَرَا وأَجَلَّ

فِيْ جِسْمِنَا قَدْ وُصِفَتْ بِصِفَةِ وَقُدْرَةٍ وَالْعِلْمِ وَالسَّمْعِ الوجُودُ لَأَنَّهُ لَمْ يَرَ شَيْتُ مِ مِثْلَهَا مِثْلَهَا أَوْ كُنْهِ مِثْلٍ مُبْصَرٍ فِي الْكُونِ وَهُيَ الْمُهُونِ وَا شَبِيهٍ أَو مَثَلُ (١)



<sup>(</sup>۱) المثل الثاني: هو الروح التي فينا قد وصفت بصفات ثبوتية وسلبية مثل الحياة والنزول والصعود... إلخ. والعقول قاصرة عن تكييفها وحدّها لأنها لم تشاهد نظيرًا لها، والشيء يدرك كنهه بمشاهدته أو مشاهدة نظيره، فإن تكن تجهل روحك التي في جسمك من حيث كيفية ذاتها وصفاتها وكانت الروح مباينة لما يشاهد من المخلوقات فالله تعالى أولى بذلك وهو أجلُ من أن يكون له شبيه أو مثيل.

ومَثَل كجبل، ومَثيل كأمير، ومِثل كجمل سواء، وكذلك شَبَه وشَبيه وشَبيه وشَبه، وبَدل وبَديل وبدل.

# الخاتمة واعد

خَاتِمَةٌ جَامِعَةٌ قَوَاعِدًا نَافِعَةٌ حَاوِيَةٌ فَوَائِدًا

# رَفَّعُ مجس (الرَّحِمُ الِلْجُشِّيِّ (أَسِلْنَمُ الْاِئْمِ ُ الْاِئْرِمُ الْاِئْرِمُ الْاِئْرِمُ الْاِئْرِمُ الْاِئْرِمُ

### القاعدة الأولى

اوَّلُهَا بِأَنْ يُسَقَال هَهُنَا: كَالْعِلْمِ وَالْكَلاَمِ وَالْحَيَاةِ والنَّفْيُ مَحْضًا لَيْسَ مَدْحًا أَوْ كَمَالُ وَإِنَّمَا يُسْمَدَحُ بِالنَّفْي إِذَا كَنَفْي نَوْم وَلُغُوبٍ سِنَةِ كَنَفْي نَوْم وَلُغُوبٍ سِنَةِ مِنْ ثَمَّ قَالَ ابْنُ سُبَكْتَكِيْنِ: بَسِيْنَ إِلَهِكَ الَّذِي أَثْبَتَهُ

بالنَّفْي والإِثْبَاتِ وَصْفُ رَبِّنَا وَخَيْرِهَا مِنْ صِفَةِ الإِثْبَاتِ لِسرَبِّنَا وَعَدَمٌ بِسكُسلٌ حَالْ حَوَى الْكَمَالَ مَعَ نَفْي واحْتَذَا وَالْعَجْزِ والنِّسْيَانِ والصَّاحِبَةِ مَيِّزْ لَنَا إِنْ كُنْتَ ذَا يَقِيْنِ وَبَيْنَ مَعْدُوم فَحادَ وَقْتَهُ(١)

القاعدة الأولى: أن يقال: إن الله تعالى موصوف بالإثبات كالعلم والكلام والحياة وموصوف بالنفي كنفي النوم واللغوب والسنة... قال تعالى: ﴿لَا تَأْخُذُو سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾، وينبغي أن يعلم أن النفي ليس فيه مدح أو كمال إلا إذا تضمّن إثباتًا، وإلا فمجرّد النفي المحض عدم محض ليس بشيء، ومن هنا قال الإمام الصالح محمود بن سُبكتكين لمن ادّعى ذلك ووصف الله تعالى بصفات=

<sup>(</sup>۱) هذه الخاتمة التي وعدنا بها قبل، وقد جمعت قواعد نافعة حوت فوائد جمة، ولفظ: «قواعد» و«فوائد» ممنوع من الصرف والألف للإطلاق لا منقلبة عن تنوين فلا ضرورة.

<sup>=</sup> السَّلب على سبيل النفي المحض: ميّز لنا بين هذا الرَّب الذي تثبته وبين المعدوم، فلم يُحرُ جوابًا. وحاد عن الجواب وقته ذاك.

### القاعدة الثانية

نَسانَسِةُ السَّواعِدِ الإِنْسَسانُ وَذُو الْبَلاغِ ـ وَهُوَ الْمُصَدَّقُ ـ وَهُوَ الْمُصَدَّقُ ـ وَالسَّاسُ إِنْ تَسَازَعُوا فِي أَمْرِ فَلَائْسانِ أَنْ يُوافِقًا فَلَيْسَ لِلإِنْسَانِ أَنْ يُوافِقًا لِجَهْلِهِ المُرَادَ، ثُمَّ إِنْ عَرَفْ لِجَهْلِهِ المُرَادَ، ثُمَّ إِنْ عَرَفْ فَلِانْ عَنَى بالْجِهَةِ الْفُوقيَةُ فَإِنْ عَنَى بالْجِهةِ الْفُوقيَةُ فَإِنْ عَنَى بالْجِهةِ الْفُوقيَةُ وَإِنْ عَنَى بالْجِهةِ الْفُوقيَةُ فَإِنْ عَنَى بالْجِهةِ الْفُوقيَةُ فَإِنْ عَنَى بالْجِهةِ الْفُوقيَةُ فَإِنْ عَنَى الْمُعْنَى، وَأَمَّا لَفْظُهُ فَالْهُ فَالْهُ فَالْهُ فَالْهُ وَالْمَعْنَى، وَأَمَّا لَفْظُهُ

بِكُلِّ مَا جَاءً بِهِ الْفُرْآنُ وَإِنْ خَفِيْ، وَمِثْلُهُ ما اتَّفَقُوْا (۱) كَجِهَةٍ تَحَيُّزٍ وَخَيْرٍ نَفْيًا وَإِثْبَاتًا عَلَيْه مُطْلَقًا إِنْ كَانَ حَقًّا قَبِلَهُ أَوْ لَيْسَ: كَفَ فَذَاكَ حَقَّ بالِئُ الْحَسْميَّة فَذَاكَ حَلْقِهِ فَذَاكَ قَوْلٌ بَاطِلُ فَلَمْ يَرِدْ عَنِ النَّبِيِّ حِفْظُهُ (۲)

<sup>(</sup>١) القاعدة الثانية: الإيمان بكل ما أخبر به الله تعالى في كتابه والمبلّغ عنه عَلَيْ وإن خفى معناه.

وكذلك ما ثبت باتفاق سلف الأمَّة وأثمتها.

<sup>(</sup>٢) وما تنازع فيه المتأخرون نفيًا وإثباتًا كالجهة والتَّحيُّز وغير ذلك فليس على أحد بل ولا له أن يوافق على إثبات لفظه أو نفيه حتى يعرف المراد من قائله؛ لأنه جاهل به، فإن عرف المراد فلينظر إن كان حقًا قبله أو ليس حقًا كفً عن الخوض في ذلك.

فمثلاً: إن عنى ذاكر الجهة بالجهة: الفوقية، فذاك حق حتميته بالغة، =

<sup>=</sup> وإن أراد أن الإِله داخلٌ في خلقه فهو قول باطل.

إذن؛ فالغرض المعنى ومقصود القائل، وأما اللفظ فلم يرد نقله عن النبي ﷺ ولا عن السلف. ولذلك كان الوقف عن استعمال هذا ومثله أسد، وسيأتي بيانه بعد هذا .

والهاء في «قَبِله» بإسكانها وصلاً لغة عند بني عقيل وبني كلاب ومنه قول ابن الأحول الأزدي: ومَطْوايَ مُشتاقان له أَرِقانِ.

وقول الآخر: إلاَّ أن عيونَهُ سال واديها.

### مسألة

وَالْجِسْمُ، وَالْجَوْهَرُ، ثُمَّ الْعَرَضُ وَإِنْ يَنْ لَكُمَ الْعَرَضُ وَإِنْ يَنْ لَلْهَا مُنْ فَيِهِمٌ مُوافِقُ كَذَا يَقُولُ الشَّيْحُ، والوَقْفُ أسد وَقَالَ سُحْنُونٌ: مِنَ الْمِلْمِ بِهِ

تَحَيُّزٌ، أَسْلاَفُنَا لَمْ يَرْتَضُوْا لِيُطْهِرَ الْحَقَّ فَلَاكَ رَائِتُ لِي لَيْ الْمَحْقُ فَلَاكَ رَائِتُ عَنْ كُلِّ لَفْظِ مَا بِهِ الوَحْيُ وَرَدُ الصَّمْتُ عَمَّا لَمْ يَصِفْ نَفْسًا بهِ (۱)

<sup>(</sup>۱) ولفظ الجسم والجوهر والعرض لم ينطق بها السلف، ولو ارتضوها لذكروها. وقال شيخ الإسلام: «إن قالها موافق غير مخالف على سبيل الإفهام وإظهار الحق فلا بأس». كذا قال رحمه الله، غير أن الأولى والأسد الوقف والإمساك عما لم يرد ذكره وإن كان على سبيل الإفهام. وقد ظن بعض الأفاضل من ذوي النظر أن هذا من باب مخاطبة كل قوم بلسانهم.

وليس كذلك لأننا نفهمهم بمعنى ما ورد لا بمعنى ما لم يرد، ولأن هذا لو أطلق بشرط موافقة القائل الصواب في المعنى المراد لما كان لآخره حد ولجاز أن يقول قائل: الله تعالى عاقل، ومرادي من ذلك أن الله حكيم يضع الشيء في موضعه، والله جسم أريد بذلك أن له يدين ووجهًا وعينًا وقدمًا وساقًا لا تشابه المخلوقين.

أفيصح أن يقال: إن كنت تريد ذلك وتقول: «هو جسم لا كالأجسام»=

.............

<sup>=</sup> فحق، وإن أردت بذلك تشبيهه بخلقه فهو ممتنع؟

الجواب: لا. وإذ ذلك كذلك فالصمت لههنا أقوم قيلًا وأهدى سبيلًا، ولذلك كان بعض السلف يقول ـ ومنهم سحنون ـ: "من العلم بالله الصمت عما لم يصف نفسه به". والله تعالى أعلم.

### القاعدة الثالثة

ثِالِثُهَا: فِي عَدَمِ الْحُرُوجِ عَنْ إِنْ قَالَ قَائِلٌ: عَدَا الصِّفَاتِ، لاَ فَإِلَّ عَدَا الصِّفَاتِ، لاَ فَإِنَّهُ يُفَالُ: لَفْظُ الظَّاهِرِ وَلَا يَعْنُونَا وَلَا يَعْنُونَا وَلَا يَعْنُونَا طَاهِرَ فَلَا الشَّوْءَ الشَّوْءِ فَا عَلَىٰ مُرَادِ الشَّوْءِ

ظَوَاهِرِ النُّصُوْصِ، فَاحْفَظْ واسْتَبِنْ يَجُورُ إِجْرَاءٌ عَلَيْهِ مُسْجَلاً كَمُجْمَلٍ وَذِي اشْتِراكٍ ظَاهِرِ بالظَّاهِرِ: التَّمْثِيْلَ بَلْ يَبْنُونَا فَالظَّاهِرَ الْزَمْ أَصْلَهُ كَالْفَرْعِ(١)

<sup>(</sup>۱) ظاهر النص: هو ما يحتمله النّص من معنى متبادر. والواجب عدم الخروج عن ظواهر النصوص، فإن حصل ما يوجب الخروج عن مقتضى الظاهر من نقل صحيح أو عقل صريح أو ضرورة حس أو لغة كان ذلك الموجب ظاهرًا آخر يعمل بمقتضاه، وما يؤدّي إلى التحريف ليس بظاهر موجب بل هو نوع من اللعب، وكذلك ما أدرج فيه العقل مما ليس له فيه مجال، ولا فرق في هذا بين نصوص الصفات وغيرها، فإن قال قائل: يعمل بالظاهر فيما عدا الصفات فإنه لا يجوز إجراؤها على ظاهرها، فجوابه أن يقال له: ماذا تريد بالظاهر؟ أتريد ما يظهر من المعاني اللائقة بالله من غير تشبيه ولا تمثيل؟ فهذا هو مراد الشرع أم تريد بالظاهر التمثيل؟ فهذا غير مراد، ولم يكن أسلافنا يعنون بالظاهر التمثيل الذي عنيته بل كانوا يحملونه على مراد الشرع، فالواجب لزوم الظاهر وإجراء النصوص عليه في الأصول والفروع.

أمَّا حَدِيْثُ «جُعْتُ لَمْ تُطْعِمْنِي» فَا حَدِيْثُ مَعْنَاهُ فِسِي آخِسِرِهِ فَا وَّلُ مَعْنَاهُ فِسِي آخِسِرِهِ مِن اتِّسَالٍ وَلُصُوْقٍ أَيُّ شَيّ مِن اتِّسَالٍ وَلُصُوقٍ أَيُّ شَيّ وَكَالسَّحَابِ بَيْنَ أَرْضٍ والسَّمَا لاَ تَجْعلِ اللَّفظَ نَظِيْرًا للَّذِي لاَ تَجْعلِ اللَّفظَ نَظِيْرًا للَّذِي مِثْلُ الْيَدَيْنِ ثُنَيْنا والأَيْدِي

كذا «الْقُلُوبُ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ» وَالشَّانِ لاَ يُسُدُرَكُ مِنْ ظَاهِرِه بَسُلْ ذَا نَظِيْرُ هندِه بَيْنَ يَسَدَيّ بَسُلْ ذَا نَظِيْرُ هندِه بَيْنَ يَسَدَيّ هَلْ يَقْتَضِيْ مَسَّهُمَا يَا مَن سَمَا؟ (١) لَيْسَ نَظِيرَهُ فَهَذَا غَيْرُ ذِي مَجْمُوعَةً وَالْقَيْدُ غَيْرُ الْقَيْدِ

(۱) والذين أوجبوا الخروج عن ظواهر نصوص الصفات غلطوا من وجهين: 
تارة يجعلون المعنى الفاسد ظاهر اللفظ فيخرجون عنه ظائين أن ظاهره 
غير مراد، وتارة يردون المعنى الحق الذي هو ظاهر اللفظ لاعتقادهم 
أنه باطل، فالأول مثل الحديث الذي رواه مسلم وفيه: «عبدي جعت 
فلم تطعمني...»، وكذلك حديث: «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع 
الرحمن»، فقالوا في الأول: إجراؤه على الظاهر يوجب أن نقول: الله 
يجوع. يقال لهم: لو تأملتم النص كله لتبين لكم هنا فساد ما ذهبتم 
إليه، فهذا معناه في آخره إذ جاء فيه: «أما علمت أن عبدي فلانًا جاع 
فلم تطعمه فلو أطعمته لوجدت ذلك عندي». وقالوا في الحديث الثاني: 
ظاهر الحديث أن القلوب بين أصابع الرحمن وهذا يلزم منه الاتصال 
والملاصقة. فيقال لهم: هذا ليس بلازم؛ لأن لفظ بين لا يلزم منه 
والماشرة والملاصقة بل هذا نظير قولك: هذه بين يديً ـ تريد السترة 
البقرة: ١٦٤]. وكونه بينهما لا يلزم منه المماسة.

ومثال الوجه الثاني هذا الحديث أيضًا، فإنهم قالوا: ظاهر الحديث أن لله أصابع، والأصابع جوارح، وهذا فاسد فهو غير مراد. فإنه يقال لهم: ليس الأمر ما ظننتم من معنى فاسد، فالله تعالى له أصابع تليق به لا تشبه أصابع المخلوقين، وعلى هذا المعنى ينتفي الفساد باتفاق العقلاء.

# وَيَـلْكَ أُسْنِـدَ إِلَىٰ المُعَظِّمِ والأَيْدِ فِعْلُهَا إِلَيْها مُنْتَمِي (۱)

<sup>(</sup>۱) ومما يشبه هذا الخطأ أن يجعل اللفظ نظيرًا لما ليس نظيره كخطأ من جعل قوله تعالى: ﴿ يَمَا خَلَقْتُ بِيَدَيًّ ﴾ [ص: ٧٥] كقوله تعالى: ﴿ يَمَا عَمِلَتْ أَيْدِينَا ﴾ [يس: ٧١]. فيكون المراد باليد واحدًا في الآيتين وهذا خطأ؛ لأن بينهما فرقًا ثابتًا من وجوه: منها:

<sup>-</sup> أن الفعل في الأول أُضيف إلى الله، وهو معنى قولي: وتلك أُسند إلى المعظّم وهو الله تعالى، وأما الآية الثانية؛ فإن الفعل فيها أُضيف إلى الأيدي، فظهر بطلان جعلهما نظيرين لله من هذا الوجه.

<sup>-</sup> ومنها: أن القيد في الأولى غير القيد في الثانية وذلك أن قوله تعالى: ﴿ خَلَقَتُ بِيدَيُ هَذَا بيدي فالصانع هو فاعل الصنع ومجرور الباء هو المباشر للصنع.

وأما الآية الثانية؛ فلم يكن ذلك القيد موجودًا إذ لم يقل: «مما عَمِلنا بأيدينا»، لكن أضاف الفعل إليها و«نا» مضاف إليها فكان المعنى: مما عملنا أنعامًا، وهو كقوله تعالى: ﴿فَيِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ ﴾ [الشورى: ٣٠] أي: كسبتم.

### القاعدة الرابعة

رَابِعَةُ الْفَواعِدِ الْعَوَالِيْ تَمَاثُلًا - تَوَهُّمًا - فِي الصُّفَةِ تَمْشِيْلُهُ لله مَعْ تَعْطِيْلِ وَرَابِعْ: وَصْفُ الإله الأكْرَمِ مِثَالُهُ: أَنَّ النَّصُوصَ دَلَّتِ وَلَيْسَ فِي الْوَحْي دُخُولُهُ وَلاَ فَحَسِبُوْا الوَصْفَ بِالاسْتَواءِ مِثْلَ عُلُوِّ الْخَلْقِ فِي الهَيْئَاتِ

ظَنَّ كَشِيرٌ مِنْ ذَوِي الْجِدالِ فَرَاحَ يَسْفِي وَاقِعًا فِي ٱرْبَعَةِ نصِّ ونَفْيُ صِفَةِ الجَلِيْلِ بِضِدٌ تِلْكَ مِنْ صِفَاتِ العَدَمِ عَلَىٰ اتَّصَافِ الرَّبِ بِالْفَوقِيّةِ حُرُوجُهُ عَنْ عَالَم لَكِنْ عَلاَ فُرُوجُهُ عَنْ عَالَم لَكِنْ عَلاَ فُرُوجُهُ عَنْ عَالَم لَكِنْ عَلاَ وَمِثْلَهُمْ فِي سَائِر الصِّفَاتِ(١)

<sup>(</sup>۱) رابعة القواعد: أن كثيرًا من الناس ظن التماثل ـ على سبيل التوهم ـ في صفات الله تعالى بينها وبين صفات المخلوقين فذهب فهمه ينفي ذلك فوقع في أربعة محاذير:

الأول: كونه مَثِّل ما فهمه من صفات الله بصفات المخلوقين.

الثاني: تعطيله للنص وما تضمنه من الصفات بسبب ما حدث في فهمه من آفة التمثيل التي وردت عليه أولاً.

الثالث: أنه ينفى تلك الصفات عن الله عز وجل بغير علم.

وَقَوْلُهُ: ﴿ مَن فِي السَّمَا فِي مِن يَظُنّ فِي السَّمَا فِي مِن يَظُنّ فِي السَّمَا فِي أَهْلِهِ فَدْ فَخْتَلِفُ فَي النّبِي لِلظَّرْفِ قَدْ تَخْتَلِفُ بِمِثْلِ: هَذَا الشَّيْءُ فِي المَكَانِ بِمِثْلِ: هَذَا الشَّيْءُ فِي المَكَانِ وَالْوَجْهُ فِي الْمِرآة، وَالْكَلامُ وَالْكَلامُ وَكُل نَوْعٍ مِنْ ذِهِ الأَنْواعِ عَنْ وَالأَنْواعِ عَنْ وَالأَنْواعِ عَنْ

أنّ الإلْه دَاخِلَ السّمَاءِ كُنّ بِهِ خِهْلِهِ بِهُ لِهُ لِهُ لِهُ لِهُ لِهُ فِي الْمَجْرُودِ، وَهُوَ يُعْرِفُ والْجِسْمُ فِي الْحَبِّز ذُوْ إِمْكَانِ فِي الْحَبِّز ذُوْ إِمْكَانِ فِي وَرَقِ تَسخُطُهُ الأَقْسِلامُ فِي مَنْازُ فَافْهَمْ واسْتَبِنْ (۱) نَظِيْرِهِ يَمْتَازُ فَافْهَمْ واسْتَبِنْ (۱)

مثال ذلك: أن النصوص كلّها دلت على وصف الإله بالفوقية والعلو على المخلوقات، وليس في الكتاب والسنة وصفه بأنه داخل العالم ولا خارجه، بل الذي ورد وصفه بالعلو كما تقدم، فيحسب المتوهم أنه إذا وصف الله بالاستواء على العرش أو بالعلو على خلقه كان ذانكم كاستواء الإنسان وعلوه في الهيئة والفعل وغير ذلك من الصفات. وهمزة «أربعة» في البيت الثاني مدرجة كقول أبي الأسود: يا ابا المغيرة رُبَّ أمر مُعضِل. وقول الطرمًاح: ألا أيها الليل الطويل ألا اصبح. وكقول الثالث: ألا ابلغ حاتمًا وأبا عليّ، بإسقاط همزات «أبا» و «أصبح» و «أبلغ».

(۱) ومن توهم أن مقتضى قوله تعالى: ﴿ اَينهُم مَّن فِي السَّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦] أن يكون الله في داخل السموات فهو جاهل ضال باتفاق، فإن «في» حرف متعلق بما قبله وبعده فهو بحسب ما يضاف إليه، ولهذا يفرق بين كون الشيء في المكان وكون الجسم في الحيّز وكون الوجه في المرآة وكون الكلام في الورق، فإن لكل نوع من هذه الأنواع خاصيّة يتميز بها عن غيره، وعليه: فلو قلنا: العرش في السماء، لما استلزم ذلك أن يكون داخلها كما تقدّم.

الرابع: وصفه لله تعالى بنقيض تلك الصفات من صفات الأموات والجمادات وغيرها.

وَالمُسْتَقِرُ فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ ـ وَقَدْ أَرَادَتِ الْعُلُقَ ـ: في السَّمَاءِ

أَنَّ الْمَلِيْكَ فَوْقَ كُلِّ خَلْقِ لِذَاكَ لَمَّا قَالَ لِلْجَارِيَةِ نَبِيْنَا: أَيْنَ الإِلهُ؟ قَالَتِ بِفِطْرةٍ بَرِيْثَةِ الأَدْوَاءِ(١)

C 75 C

<sup>(</sup>١) لما كان المستقر في قلوب الخلق أن الله المليك فوق كل خلقه كان المفهوم من قوله: إنه في السماء أنه في العلو، ومن ثم قالت الجارية حين سألها النبي عَلِيْةِ «أين الله؟»: في السماء، قالت ذلك بفطرة سليمة بريئة من الشوائب. والأدواء جمع داء.

### القاعدة الخامسة

خَامِسَةُ الْفَواعِدِ الْمُهمَّةُ مِنْ جِهَةِ نَعْلَمُهُ وَجِهَةِ مِنْ جِهَةِ نَعْلَمُهُ وَجِهَةِ هُو مُوهَ الْأَلْبَبُ ﴿ هُو اللَّالْبَ الْمُعْنَىٰ ولكِنْ نَجْهَلُ الْأَنْبُ وَلَكِنْ نَجْهَلُ الْفَحُولُ في ﴿ وَالرَّاسِخُونُ ﴾ وَاخْتَلَفَ الْفُحُولُ في ﴿ وَالرَّاسِخُونُ ﴾ وَاخْتَارَهُ الْعَلاَمَةُ ابْنُ حَرْمِ وَالْحَبْرِ فِيْ قَوْلٍ ، وَنَجْلِ جَبْرِ كِالْسَارُهُ الشَّيْخُ : إِن التَّاويلُ جَارِ وَفَصَّلَ الشَّيْخُ : إِن التَّاويلُ جَارِ وَفَصَّلَ الشَّيْخُ : إِن التَّاويلُ جَارِ

أنَّ خِسطَابَ رَبِّنَا لِسلاَّمَةُ نَجْهَلُهُ وَارْجِعْ لِمَعْنَىٰ آيةِ وَانظر مقال الراسخين الألْبَابُ كَيْفِيتُ الصِّفَاتِ يَا مَنْ يَعْقِل كَيْفِيتُ الصَّفَاتِ يَا مَنْ يَعْقِل فَالاِبْتِدَاءُ يَرتَضِيْهِ الأَكْفَرُون فَالاِبْتِدَاءُ يَرتَضِيْهِ الأَكْفَرُون وابْنُ الوَذِيْرِ، واعْطِفَنْ لِقَوْمِ وَامْطِفَنْ لِقَوْمِ وَامْطِفَنْ لِقَوْمِ وَهُو الصَّوَابُ لِلَالِيْلِ يَفْري وَهُ عَلَيْلٍ يَفْري حَقِيْقَةً قِفَنْ، أو: الفَسْرَ امْزَجَا(١) حَقِيْقَةً قِفَنْ، أو: الفَسْرَ امْزَجَا(١)

<sup>(</sup>۱) القاعدة الخامسة: أن ما خاطبنا الله به نعلمه من وجه دون وجه، قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِى آَزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَابَ مِنْهُ اَلِئَتُ تُحَكَمَنَ هُنَ أُمُ الْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَا لَيُّ فَأَمَّ الْذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَي تَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ابْتِغَاتَهَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاتَهَ الْفِتْنَةِ وَالْوَيِهِمْ وَالْوَيِهِمْ وَالْوَيْفِي وَالْوَلِهُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَلَى اللهِ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْوَيْفِيْدُ وَالْمُعْلَى وَالْمُعْلِقُونَ وَمَا يَشَكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْويْفِيْدُ وَالْوَالِونَ فِي الْعِلْمِ يَعْلَمُونَ تَأْوِيلُهُ. والعلماء مختلفون في الواو في "والراسخون" قيل: للاستئناف، وعليه الأكثر، = مختلفون في الواو في "والراسخون" قيل: للاستئناف، وعليه الأكثر، =

وَلَفْظُ تَأُويْ لِ لَهُ مَعَانِيْ: صَرْفُ كَلاَمِ الإحتمالِ الرَّاجِحِ وَالنَّالِثُ التَّفْسِيرُ عِنْدَ أَكْثَرِ مَعْنَى الصِّفَاتِ: مُحْكَمُ لاَ مُشْتَبِهُ لَكِنَّهَا فِي الْكَيْفِ مِنْ مُشْتَبِهِ قَالَ أَبُو عُبَيْدَةٍ وَالأَشبَهُ: بِبَعْضِ مَعْنَى مِنْ ذَوِي اللَّغَاتِ

حَـقِينُـقَةُ أَوَّلُهَا، والنَّانِي إلَى احْتِمالٍ لِلدَليلٍ وَاضِحِ مُفَسِّرِي الْكِتَابِ كَابْنِ الطَّبَرِيْ فِي الذِّكْرِ فَاحْذَرْ أَن تكونَ كالسَّبِهُ وَبَاحِثْ عَنْهُ دَلِيْلُ ريبِهِ وَبَاحِثْ عَنْهُ دَلِيْلُ ريبِهِ الْفُقَهَاءُ الْعَالِمُونَ أَنْبَهُ مِثْلُ اشْتِمَالٍ جَاءَ فِي الصَّلاَةِ(١)

<sup>=</sup> واختاره ابن حزم في الإحكام وغيره، وابن الوزير في «الترجيح» وغيره، وقيل: للعطف وهو لابن عباس في أحد قوليه ومجاهد، وهو الصواب للدليل القاطع، وهذا على القول بأن معنى التأويل: التفسير.

وفصَّل شيخ الإسلام وجمع بأحسن جمع فقال: إن فسر التأويل بالحقيقة فالوقف تام، وإن كان بمعنى التفسير فالواو للعطف، و«امزجا» بمعنى اخلطا، والمراد الوصل، والألف فيه منقلبة عن نون التوكيد الخفيفة. والحِبر: بفتح الحاء وهو الأشهر، وبالكسر هو الأفصح، والمراد: ابن عباس.

<sup>(1)</sup> ولفظ «التأويل» له ثلاثة معان؛ الأول: الصفة التي يؤول إليها الكلام. والثاني: صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به. الثالث: التفسير وأكثر المفسرين يستعمله كابن جرير وغيره. والصفات من حيث المعنى من باب المحكم إذا فسر المحكم بأنه ما اتضح معناه أو بنحوه من الأقوال وهي ـ أي: الصفات ـ من المتشابه من حيث الكيفية. والسبه بفتح فكسر: من ذهب عقله.

ولهذا يقول أبو عبيدة وغيره: الفقهاء أعلم بالتأويل من أهل اللغة كما ذكروا ذلك في تفسير: «اشتمال الصماء»، فالفقهاء يعلمون تفسير ما جاء في الشرع لعلمهم بمقاصده.

وَقَسَّمَ الْبَحْرُ التَّفَاسِيْرَ إلى: وَبَعْضُهُ الأَحْبَارُ أَوْ مِنْ لُغَةِ وَالْمُحْكَمُ: الْوَاضِحُ أَو: مَا أَحْكَمَا أَوْ: نَاسِخٌ أَوْ: كَانَ لَمْ يَحْتَمِلِ غَيْرَ مُكَرَّدٍ وَقِيْلَ: مَا فَهِمْ مَعْنَاهُ مَعْقُولًا، وَقِيْلَ: مَا وَجَبْ مَعْنَاهُ مَعْقُولًا، وَقِيْلَ: مَا وَجَبْ

تَفْسِيرٍ اخْتَصَّ بِهِ اللّهُ عَلاَ وَبَعْضُه العُمُومُ مِنْ ذِي الأُمَّةِ مَعْبُودُنا حَلاَكهُ وَحَرَّمَا أَكْثَرَ مِنْ وَجْهِ، وَقِيْلَ: مَا تُلِيْ مَعْنَاهُ ذُو عِلْم، وقيلَ: ما انْتَظَمْ وَذُوْ تَشَابُهِ: بضِدٌ مَا كُتِبُ(١)

(۱) قسم الحبر ابن عباس التفسير إلى أربعة أقسام؛ الأول: قسم اختص الله بعلمه، والثاني: يعلمه العلماء، والثالث: يعرف من لغة العرب، والرابع: يعلمه عامة الناس ولا يعذر أحد بجهله، واختلف المفسرون في معنى المحكم والمتشابه على ثمانية أقوال، ذكرت في النظم أقوالهم في المحكم وبمعرفة معناه يعرف معنى المتشابه وأشرت إلى ذلك في الآخر بقولى: «وذو تشابه بضد ما كتب».

والأقوال هي: الأول: المحكم: ما اتضح معناه والمتشابه ما لم يتضح معناه. الثاني: المحكم: ما أحكم الله حلاله وحرامه فلم تشتبه معانيه، والمتشابه: ما ليس كذلك. الثالث: المحكم: الناسخ، والمتشابه: المنسوخ. الرابع: المحكم: ما لم يحتمل معناه إلا وجها واحدًا، والمتشابه: ما احتمل أوجها. الخامس: المحكم: الذي لم تتكرر ألفاظه، والمتشابه: الذي تكررت ألفاظه. السادس: المحكم: ما عرف العلماء تأويله وفهموا معناه، والمتشابه: ما ليس كذلك وفي الفرق بينه وبين الأول دقة. السابع: المحكم: ما انتظم معاني أحكام معقولة، والمتشابه: ما كانت معاني أحكامه غير معقولة كأعداد الصلوات ونحو والمتشابه: ما كانت معاني أحكامه غير معقولة كأعداد الصلوات ونحو خلك. الثامن: المحكم: الفرائض، والمتشابه: النافلة. هذا ما اشتمل خليه النظم مما جمع من كتب التفسير، ويمكن أن يكون لكل منهما أكثر من معنى، والوجه الخامس بعيد. والله أعلم.

### القاعدة السادسة

يَجُورُ لِللهِ وَمَا لاَ يُنتَمى عَلَيْهِمَا مُجَرَّدُيْنِ حَيْثُ لاَ فِي صِفَةٍ وافْتَرَقَا هُنَالِكَ قِيْل لَهُ: مِنْ سائِرِ الوُجوهِ؟ مِنْ بَعْضِ وَجْهٍ فَهْوَ أَمْرٌ يَطَّرِدُ مِنْ كُلِّ وَجْهٍ بَاطِلٌ لاَ يَعْلُوْ بَيْنَ إِلهِ الْخَلْق وَالْمَلاَئِكَة لمْ تَقَع الشِّرْكةُ فِيْه فَلْيُحَصّ وَخُلْفُهُمْ دَلَّ عَلَىٰ مَا فِيْهَا(١) وَبَعْدَهَا قَاعِدَةٌ فِي ضَبْطِ مَا إِذْ لاَ يَصِحُ الاعْتِمَادُ مُسْجَلاً فَيْ مَسْجَلاً شَيْعَانِ مَوْجُودَانِ إِلاَّ اشْتَرَكَا فَيَمَنْ نَفَى كَرَاهَةَ التَّشْبِيهِ فَيَمَنْ نَفَى كَرَاهَةَ التَّشْبِيهِ مُمْتَنِعٌ تَمَاثُلُ، وَإِنْ تُرِدُ: فِي كُلِّ مَا تُنْبِئُهُ والْمِثْلُ فِي كُلِّ مَا تُنْبِئُهُ والْمِثْلُ إِنَّ الحَيَاةِ والْمِثْلُ والْمِثْلُ فِي مُطْلَقِ الْحَيَاةِ ، وَالَّذِي يُخَصِّ فِي مُطْلَقِ الْحَيَاةِ ، وَالَّذِي يُخَصِّ وَاخْتَلَفُوا إِذْ فَسَرُوا التَّشْبِيهَا وَاخْتَلَفُوا إِذْ فَسَرُوا التَّشْبِيهَا وَاخْتَلَفُوا إِذْ فَسَرُوا التَّشْبِيهَا

<sup>(</sup>۱) القاعدة السادسة: في ضبط ما يجوز لله نسبته وما لا يجوز إذ الاعتماد في هذا الباب على مجرد نفي التشبيه، أو مطلق الإثبات من غير تشبيه ليس بسديد، وذلك أنه: ما من شيئين إلا بينهما جهة افتراق وجهة تلاق، فالنافي إن اعتمد فيما ينفيه كراهة التشبيه، قيل له: إن أردت أنه مماثل من كل وجه فهذا باطل، وإن أردت أنه مشابه من بعض الوجوه لزمك طرده في كل ما تثبته، ومعلوم أنه بهذا التفسير يمتنع التشبيه إذ لا يقول به عاقل، فإذا قلنا: صفة الحياة اتصف بها الباري جل ذكره=

= والملائكة والبشر ـ والجميع متفق في مطلق الاتصاف بها ـ لم يقتض

ذلك المشابهة لأنهم لم يشتركوا فيما يختص به كل متصف بها .

فتبين بهذا؛ أنه إن قصد بالنفي النشابه من كل وجه بين الخالق والمخلوق لم يقل به أحد، وهذا أحد الوجهين اللذين يعلم بهما أنه لا

يصح الاعتماد في ضابط النفي على مجرد نفي التشبيه .

الوجه الثاني: أن الناس اختلفوا في تفسير التشبيه فالمعتزلة يرون أن من أثبت لله تعالى علمًا قديمًا مشبّه، والأشعرية لا يرون ذلك؛ ويقولون: هذه الصفات قد تقوم بما ليس جسمًا، ويرون أن العلو لا يقوم إلاً بجسم؛ وإثباته يستلزم التشبيه.

والمراد من لفظ: «مسجلا» مطلقًا ومعناه \_ كما في القاموس \_: المبذول المباح لكل أحد.

رَفَحُ عبر (لارَّجِيُ (الْنَجَرُّيِّ (لَسِكْتَرُ (النِّرُرُ (الِنِوْدَ کرِسِی

فمار

وَضَابِطُ النَّفْي . هُنَا . أَنْ تَمْنَعَا وَضَابِطُ النَّفْي . هُنَا . أَنْ لاَ تُمْنَعَا وَضَابِطُ الإِثْبَاتِ: أَنْ لاَ تُمُنِعَا وَلَى لَا يُسْبَاتٍ بِلاَ وَلَى لَا أَشْبَاتٍ بِلاَ وَصْفٌ بِحُزْنِ وَبُكًا مَعْ قَوْلِنَا

عَيْبًا وَنَفْصًا وَتَمَاثُلُا دَعَا إِلاَّ الَّذِيْ لِنَفْسِهِ قَدْ أَفْبَنَا وَشَمَاثُلُا دَعَا إِلاَّ الَّذِيْ لِنَفْسِهِ قَدْ أَفْبَنَا الْمَصْطَلاَ تَشْبِيْهِ لِكَارُ أَن لاَ يُحْظَلاَ لَيْسَ كَحُزْنِ وَبُكَاءِ مِثْلِنَا (۱)

#### 

الأول: أن لا نثبت لله إلاَّ ما أثبته لنفسه .

الثاني: إثباتنا لما ثبت مبنيّ على أساس ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَى مَثْلِهِ الشَّاسِ السَّاسِ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَى أَنُّ الشّورى: 11]، أي: على نفي التشبيه، ولو جاز كل إثبات مع نفي التشبيه لجاز أن لا يمنع وصف الله تعالى بالحزن والبكاء مع القول بأنه يحزن لا كحزن المخلوق ويبكي لا كبكائه.

<sup>(</sup>۱) والحاصل أن ضابط النفي هو: نفي كل صفة عيب عن الله كالعمى والصمم، ونفي كل نقص في كماله كنقص علمه أو عزته، ونفي مماثلته للمخلوقين، وضابط الإثبات أن لا نثبت لله تعالى إلاً ما أثبت لنفسه من صفات كمالية دون تشبيه أو تمثيل أو تحريف أو تعطيل، وهذا الضابط يتضمن أمرين:

### تنبيله

ثُمَّ الَّذِيْ تَضَمَّنَ التَّصْدِيْفَا بِالشَّرْعِ وَالأَقْدَارِ ثَمَّ سِيْفَا بَيْنَ ثَنَايَا النَّظُم تِبْرًا نُظِمَا والْحَمْدُ لِلّهِ عَلَى مَا أَفْهَمَا (۱)



<sup>(</sup>۱) ذكر في أول التدمرية وفي النظم الكلام في التوحيد (توحيد الله تعالى في أفعاله وأسمائه وصفاته) الذي هو من باب الخبر الدائر بين النفي والإثبات، وما نظم من التدمرية هو من هذا الباب، وأما القسم الثاني الذي في الشرع والقدر فقد سبق الكلام عنه في أوَّل النظم وسيأتي ما يتبعه والحمد لله على ما يسر وقدَّر. و«ثم» بمعنى: هناك.

و «ثنايا»: جمع ثَنِيَّة. و «تبرّا»: حال، وهو فتات الذهب والفضة أو هما معًا.

رَفَّحُ معِس (لارَّحِي (الْنِجَنِّريِّ (سِيكنش (النِّينُ (الِفودوكريس

باب

فيمن آثر مذهبَ الخلف، والردّ عليهم وهو مما تضمنته «الحمويّة»

وَالْمُوشِرُون مَذْهَب الأخْلاَفِ
هُمُ أَتُوا مِنْ حَيْثُ ظَنُّوا السَّلَفَا
مِنْ غَيْرِ فَهْم، وَطَرِيقُ الْخَلَفِ
مِنْ ثَمَّ قَالُواً: إنّهُمْ هُمْ أَسْلَمُ
أَكْذَبَهُمْ قَوْلُ الَّذِينَ خَاصُوا
عِندَ مَماتٍ (خُضْتُ بَحْرَ البَمِّ
(نِهَايَةُ الإِقْدَام بالعَقْل عِقَالْ

عَلَى طَرِيقِ مَنْهَجِ الْأَسْلاَفِ قَدْ حَفِظُوا الْوَحْبَيْنِ حِفْظُا وَرَفَا قَدْ خَفِظُوا الْوَحْبَيْنِ حِفْظُا وَرَفَا فَهُمُ الْمَعَانِي بَا لَهُ مِنْ جَنَفِ وَنَحْنُ أَعْلَمُ بِهِ وَأَحْكُمُ (١) وُنَحْنُ أَعْلَمُ بِهِ وَأَحْكَمُ (١) ثُمَّ تَاأَمَّلُوا وهُمْ مِرَاضُ وَالْآنَ ذَا أَمُسوتُ مِنْ لَمَالُ أُمِّنِي) وَأَكْفَرُ السَّعي لِعَالَمِ ضَلاً لُي وَأَكْفَرُ السَّعي لِعَالَمِ ضَلاً لُي

<sup>(</sup>۱) والمؤثرون مذهب الخلف على مذهب السلف أتوا من حيث إنهم ظنوا أن السلف طريقتهم حفظ الكتاب والسنة والإيمان بهما دون فقه، وأن طريقة الخلف هي استخراج معاني النصوص المصروفة بأنواع المجازات وغرائب اللغات، ومن ثمّ قالوا: طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم. والأخلاف: جمع خلف كالأسلاف، و«ورف» الظل: امتد وطال.

(سَيَّرْتُ طَرْفِي بَينَ كُلِّ مَعْلَمِ وَأَكْفَرُ النّاسِ شُكُوكًا ذُو الْكَلاَمُ مِنَ الْمُحَالِ أَنْ يَكُونَ الْهَادِ لَمْ ذَا البَابَ وَهُوَ مُوْضِحٌ لهم جَميحْ وَهُوَ عَلَى الْبَيْضَاءِ صَحْبَهُ تَرَكُ وَقَدْ رَوَوْا مَقَالَ: بَدْءَ الخَلْق مَقَامَ حَقَّ قَالَ: بَدْءَ الخَلْق

فَمَا رَأَيْتُ غَبْرَ عُقْبَى النَّدمِ)
عِنْدَ ممانِهِ كَمَا قَالَ الإِمَامُ (۱)
يُبَيِّنِ اللَّيْنَ جَوِيعًا وَكَتَمُ
أُمُورِهِمْ حَتَّى الْكَلاَمَ في الرَّجِيْعُ
فَمَنْ يَزِعْ عَنْ نَهْجِهِ فَقَدْ هَلَكُ (۱)
وَفِي البُخَارِيْ: قَامَ فِينَا عَنْ عُمَرْ
حَتَّى حِسَابِ الْخَلْقِ يَوْمَ الْحَقِّ

(۱) وهؤلاء الخلف الذين عنوهم أكذبوا قولهم هذا وادعاءهم إكذابًا عُرف من اضطرابهم ونهاية أحوالهم وما انتهت إليه أقدامهم إذ يقول قائلهم عند احتضاره وهو أبو المعالي الجويني: لقد خضت البحر الخضم وتركت أهل الإسلام وعلومهم... إلى أن يقول: وها أنا أموت على عقيدة أمي. وقال بعض رؤسائهم وهو الفخر الرازي:

نهاية إقدام المعقول عِقَال وأكثر سعي العالمين ضَلال في أبيات له بهذا المعنى.

وقال ثالثهم؛ وهو الشهرستاني:

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيَّرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلاَّ واضعًا كفَّ حائر على ذَقَنِ أو قارعًا سِنَّ نادم ويقول رابعهم:

أكثر الناس شكًا عند الموت أصحاب الكلام.

و «الإِمام» هو: الغزالي. و «مراض»: جمع مريض؛ ككريم وكرام.

(٢) من المحال أن يكون الهادي ﷺ لم يبين الدين كله وكتم هذا الباب الجليل المتعلق بأسماء الله تعالى وصفاته؛ وهو قد بيَّن لأصحابه كل شيء حتى الخراءة، ومحال أن يكون ذلك أيضًا وهو القائل: «تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلاً هالك».

فَكَيْفَ يَجُرُوْ مُسْلِمٌ ذُوْ مُسكَةِ وَأَنْ يَكُونَ فَاضِلُوا الأسلانِ وَأَنْ يَكُونَ فَاضِلُوا الأسلانِ كَيْفَ يَكُونُ وَارِثُوا الْفَلاَسِفَهُ بَيْنَ الضَّلاَل جَمعُوا والْجَهْلِ قَالُوا: وَمَا لاَ يَرْتَضيْهِ الفِكْرُ بَلْ بَعْضُ مَعْنَى قِيْلِهِمْ: إِنَّ الكِتَابُ وَالْجَعْدُ أَصْلُ هيٰذِهِ الْمَقَالَةِ وَظَهَرَتْ فِي ثَالِيثِ الْمِقْلَةِ وَظَهَرَتْ فِي ثَالِيثِ الْمِقْيْنِ

مِنْ نُهيَةٍ عَلَىٰ مَقَال الضَّلَةِ قَدْ غَفَلُوا عَنْ لَقَم الأَخْلاَفِ أَكْثَرَ مِنْ صَحْبِ الرَّسُولِ مَعْرِفَهُ أَكْثَرَ مِنْ صَحْبِ الرَّسُولِ مَعْرِفَهُ كَحْشَفٍ صَاحَبَ سُوءَ كَيْلِ (١) أَو القِيبَاسُ فَهْ وَ رَدُّ نُكُرُ الْ القِيبَاسُ فَهْ وَ رَدُّ نُكُرُ لَا يُهْتَدَىٰ بِنَصِّهِ إلَىٰ الصَّوَابُ لَا يُهْتَدَىٰ بِنَصِّهِ إلَىٰ الصَّوَابُ نَقَلَهَا جَهْمٌ إلَىٰ الجَهْمِيَةِ فَي كِلْم بِشْرِ الدَّنِيْ الْمَفْتُونِ (٢) فِي كِلْم بِشْرِ الدَّنِيْ الْمَفْتُونِ (٢) فِي كِلْم بِشْرِ الدَّنِيْ الْمَفْتُونِ (٢)

(۱) رُوي عن أبي ذر أنه قال: «لقد توفي رسول الله ﷺ وما طائر يقلب جناحيه في السماء إلا ذكر لنا منه علماً». وفي البخاري عن عمر بن الخطاب: «قام فينا رسول الله مقامًا فذكر بدء الخلق حتى دخل أهل الجنة منازلهم وأهل النار منازلهم، حفظ ذلك من حفظه ونسيه من نسيه».

فكيف يجرؤ بعد هذا من له مسكة من عقل على القول بمثل هذه المقالة الضالّة؟

أم كيف يمكن أن يكون السلف الصالح قد غفلوا عن هذه الطريق التي يُزْعَم أنها حق.

أم كيف يكون أولئك الخلف الذين هم ورثة الفلاسفة أكثر معرفة من ورثة الأنبياء أصحاب النبي ﷺ ومن تبعهم بإحسان.

وتالله لقد جمعوا بين الضلالة والجهل والحشف وسوء الكيل إذ جعلوا الخلف ومذهبهم خيرًا وأعلم وأحكم من السلف ومذهبهم.

و «يجرو» بالواو: يجترىء. و «مسكة» بضم الميم: العقل. و «الضّلة» بكسر الضاد: الضلالة. و «اللّقم»: الطريق معظمه أو وسطه.

(٢) ثم أتى أولئك النفاة ببائقة أخرى فقالوا: كل ما لا يرتضيه العقل=

فَلَيْسَ لِلأَقُوامِ حَتْمًا قَاعِدَهُ يَا لَيْتَ شِعْرِي أَيُّ عَقْلِ يُوزَنُ وَكُلُّ مُؤْثِرٍ عَلَى النَّقْلِ الْهَوَىٰ والنَّقْلُ والْعَقْلُ ذَوَا وِفَاقِ والنَّقْلُ والْعَقْلُ ذَوَا وِفَاقِ فَإِنْ تَعَارَضَا فَإِمَّا الْعَقْلُ فِي ذَلِكُمْ قَدْ صنَّفَ الحرَّانِي

ذَاتُ قَرَارٍ تَنْنَهُ إِي بِفَائِدَهُ بِهِ الْكِتَابُ وَالْهُدَى والسُّنَنُ بِهِ الْكِتَابُ وَالْهُدَى والسُّنَنُ حَلَّ عَلَيْهِ خَضَبٌ فَقَدْ هَوى إِنْ صَحَحَ ذَا وَذَاكَ بِاتِّفَاقِ لِيْ صَحِحَ ذَا وَذَاكَ بِاتِّفَالُ لَيْسَ صَرِيْحًا أَوْ يَكُونُ النَّقُلُ دَرْءَ النَّعَارُضِ الْعَظِيمَ الشَّانِ (1) وَرُءَ النَّعَارُضِ الْعَظِيمَ الشَّانِ (1)



<sup>=</sup> والقياس فهو ردّ، وثلثوا بما هو أشنع من ذلك فقالوا ما مضمونه: إن كتاب الله لا يهتدى به في معرفة الحق، وإن الرسول معزول عن التعليم والإخبار بصفات من أرسله.

وأصل هذه المقالة مقالة التعطيل كتعطيل الاستواء ، «الجعد بن درهم» أخذها عن اليهود ونقلها عنه جهم بن صفوان، ولقَّنها أصحابه وانتشرت في حدود المائة الثالثة على لسان بشر بن غياث المرينسي.

<sup>(</sup>۱) فليس لهؤلاء القوم قاعدة مستقرة تنتهي بما يفيد، فيا ليت شعري إذ قدّم هؤلاء عقولهم بين يدي الوحي أي عقل يوزن به الكتاب والسنة، وإن كل من آثر هواه وعقله على النقل حل عليه غضب من الله وقد هوى في مهامه الردى، فالعقل والنقل متفقان إن كانا صحيحين باتفاق العقلاء، فإن تعارضا فإما أن يكون العقل غير صريح أو النقل غير صحيح، والصريح في اللغة: الخالص من كل شيء، وفي هذا صنف الإمام العلامة أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية الحراني كتابه: «درء تعارض العقل والنقل»، والمسمى أيضًا: «موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول».

# ذكر المنحرفين عن طريق الحق وهم أهل التخييل والتأويل والتّجهيل

وَبَعْضُهُمْ قَالَ: الَّذِي جَاءَ بِهِ واخْتَلَفُوا هَلْ عَلِمَ الْحَقَائِقْ وأهْلُ تَأُونِلٍ يَقُولُونَ: قَصَدْ وأهْلُ تَجْهِيلٍ يَقُولُونَ هُنَا: وَأَهْلُ تَجْهِيلٍ يَقُولُونَ هُنَا: فِي تِلْكُمُ الصِّفَاتِ والأَسْلاَفُ

مُحَمَّدٌ تَحْيُّلٌ عَنْ رَبِّه مِنْ لَفْظِهِ أَمْ كَانَ غَيرَ ذَائِقْ مِنْ لَفْظِهِ أَمْ كَانَ غَيرَ ذَائِقْ مَعْنَى بِها، وَلَمْ يُبَيِّنْ لِأَحَدْ لَمَعْنَى وَحْيِنَا لَمْ يَعْرِفِ النَّبِيُّ مَعْنَىٰ وَحْيِنَا وَجَبْرَثِيْلُ مَعْهُمُ يُضَافُ (۱)

<sup>(</sup>١) المنحرفون عن طريق الحق والاستقامة ثلاث طوائف: أهل التخييل، وأهل التجهيل.

فأهل التخييل: وهم المتفلسفة ومن سلك سبيلهم يقولون: إن ما جاء به محمد ﷺ من أمر الإيمان. . . إلخ هو من نوع التخييل للحقائق لينتفع به الجمهور، واختلفوا هل علم الحقائق أم لا؟ قولان لهم.

وأهل التأويل يقولون: النصوص الواردة في الصفات لم يقصد بها الرسول أن يعتقد الناس الباطل؛ ولكن قصد بها معاني، لكن لم يبين تلك المعاني لأحد ولا دل عليها. وأهل التجهيل ـ وهم كثير ـ ممن ينتسب إلى السنة والسلف يقولون: النبي لم يعرف معنى ما أنزل عليه=

<sup>=</sup> من آيات الصفات ولا الصحابة بل ولا أمين الوحي جبريل عليه السلام. و «جبرئيل» في النظم بفتح الجيم والراء بعدها مكسورة لغة وقرىء بها في السبع.

# القول في أسماء الله تعالى

أَسْمَاؤُهُ دَلَّتْ عَلَىٰ عَلْيَائِهِ فِى الفَوْقِ وَالشَّأْنِ وَكِبْرِيَائِهِ وَكُلُّهَا تَدُلُّ إِمَّا: ضِمْنَا، أَو الْنِزَامًا ، أَوْ طِبَاقَ الْمَعْني بِمَا يَصِحُ واتْبَعِ الْحَقَّ الْجَلِيْ وصوب التوقيف فيها واعمل عَلَيْهِ كُلُّهُ أَهُوَ الإحْصَاءُ وَحِفْظُهَا الدُّعَا بِهَا الثَّنَاءُ وَعَـمَـلًا أَبُـو الْـوَفَـا يَـخْـتَـارُ وَقَالَ بِالإِطَاقَةِ الأَخْسِارُ وَالْحَكَمِيُّ قَالَ في الْمَعَارِج بِفَهْمِهَا وَعَمَل في الْخَارِج وَجَمْعُها مَبْنىٰ عَلَىٰ التَّوْقِيْفِ وَمَــا أَتــى بِــعَــدَدٍ مَــعُــرُوفِ لِضَعْفِهِ مِثْلِ مَزِيْدِ التِّرمِذِيُ<sup>(١)</sup> وَكُلُّ نَصِّ عَدَّهَا فَلْيُسْبَدِ

(۱) أسماء الله تدل على علوّه في الشأن والقهر والفوقية، وهي تدل على الذات مطابقة، وعلى الصفات التي اشتقت منها ضمنًا، وعلى الصفات الأخرى التي لم تشتق منها التزامًا، والصواب أنها توقيفية ولا يسمّى الله الأخرى التي لم تشتق منها التزامًا، والصواب أنها توقيفية ولا يسمّى الله الأ بما سمّى به نفسه وأطلقه عليه رسوله، وقد اختلف في معنى الإحصاء الوارد في قول النبي ﷺ: «من أحصاها دخل الجنة»، فقيل: المراد بذلك حفظها، وقيل: الدعاء بها والثناء، وقيل: أن يكون عاملًا بمقتضاها مقتديًا بما يسوغ الاقتداء به مقرًا بما يختص معناه بالجبار ـ=

وَبَعْضُهَا يُذْكَرُ مِثْلُ الْمَانِعِ مَعَ الَّذِي قَابَلَهُ حَتْمًا فَعِ وَمَا أَتَىٰ بِلَفْظَةِ الْقَدِيْمِ نَصّ وَاسْتَعْمِلِ «الأوَّل» إِذْ عَلَيْهِ نُصّ

<sup>=</sup> جل جلاله ..، واختاره أبو الوفاء ابن عقيل، وقيل: المراد الإطاقة، أي: يطيق القيام بحقها والعمل بها. واستظهر العلامة حافظ الحكمي في «معارج القبول» أن معنى ذلك: معرفتها والقيام بعبوديتها. وهو قريب من الذي قبله، والأول ليس بشيء.

وجمع هذه الأسماء التسعة والتسعين مبنيّ على التوقيف، ولم يأت ذكرها مفصلة بعدد معين. والزيادة التي رواها الترمذي وفيها ذكر الأسماء مطّرحة ضعيفة .

### مسألة

وَكُلُّ وَصْفِ أَوْهَمَ النَّقْصَ امْنَعِ كَالْمَكْرِ وَالْكَيْدِ والاسْتِهْزَاءِ تَبَايَنَتْ أَسْمَاؤُهُ فِي الْوَصْفِ

إِطْلَاقَهُ إِلاَّ لِهَا لَهُ دُعِيْ النِّسَاءِ» وَالنَّسَاءِ» وَالنَّسَاءِ» جَمِيْعُهَا وَذَاتِهِ بِالخُلْفِ(١)

<sup>(</sup>۱) من أسماء الله تعالى ما لا يطلق على الله إلا مع مُقَابِلِهِ وهو ما إذا أُفرد أوهم النقص كالمعطي المانع، والضار النافع ولم تأت في الوحي مفردة.

وأما نحو: المنتقم فلم يأت إلا مع متعلّقه نحو: ﴿إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنكَقِمُونَ ﴿ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنهَا مُسْتَقِ منها السجدة: ٢٣]. وجاء بإضافة ذو إلى الصفة المشتق منها نصحت ﴿ أَلَيْسَ اللّهُ بِعَزِيزٍ ذِي ٱلنّفاءِ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ ولم يأت بها نصّ المتكلمون وبعض العلماء لفظة «القديم» على الله، ولم يأت بها نصّ صحيح صريح من الوحي وورد «الأول» اسمًا لله تعالى، ونحن بما ورد في غنية عمًا لم يرد.

وهناك أوصاف أطلقها الله تعالى على نفسه من باب الجزاء والمقابلة والمشاكلة، كالمكر والكيد والاستهزاء والنسي والخداع والملل فلا يقال عن الله ـ على سبيل الإطلاق ـ: ماكر ولا كائد أو يمكر أو يكيد. وأسماؤه تعالى متباينة كلها من حيث الصفة فالكريم فيه معنى غير ما في الرحيم والجبار، وهي في ذاته بخلاف ذلك، إذ المسمّى واحد جلّ جلاله. =

.....

<sup>=</sup> و«حتمًا» مصدر. و«فع» كلمتان. و«نصّ» الأولى: بفتح النون، والثانية: بالضم، الأولى: اسم، والثانية: فعل ماض مبني للمفعول، ومعنى: «في النساء»، أي: الوارد في سورة النساء ذِكْره، والخلف بالضم: الاختلاف، والمقصود: اختلاف الذات عن الصفة في ذلك.

# فصل في المعيَّة

قَالُ أَبُو حَنِيْفَةً: مَنْ أَنْكُرَا وَابْنُ الْمَدِيْنِي سَأَلُوهُ عَن ﴿مَا وعن أَبِي زُرْعَةً حِيْنَ سُئِلاً وَعِلْمُهُ كُلِّ مَكَانٍ ثَابِتُ وَعِلْمُهُ كُلِّ مَكَانٍ ثَابِتُ وَلَفْظُ مَعْ إِذْ أُطْلِقَتْ فَقَادٍنِ فَإِنْ بِمَعْنَى قُبِّدَتْ فَهْيَ لَهُ وَقَدْ أَتَتْ: لِلنَّصْرِ والتَّأْيْيِدِ فِي

أَنَّ الإِلَّهُ فِي السَّمَاءَ كُفَرَا يَكُونُ مِن خَوَىٰ الْعَلَى العِلْما أَجَابَ: رَبُّنَا عَلَىٰ العَرْشِ عَلاَ مَنْ قَالَ غَيْرَ ذَا عَلَيْهِ لَعْنَةُ (۱) مِنْ غَيْرِ مَسِّ واجِبِ مُقَادِنِ مِنْ غَيْرِ مَسِّ واجِبِ مُقَادِنِ كَنَحُو سَارَ وَالنَّهُ مُومً الَّذِنَ اللَّهِ فَعَهُ ﴿مَنَكُنَا ﴾ ﴿مَا الَّذِنَ ﴾ فساعرون (۱)

<sup>(</sup>۱) قال أبو حنيفة \_ وقد سئل عمن قال: لا أعرف ربّي في السماء أم في الأرض \_ فقال: قد كفر؛ لأن الله يقول: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ اللهُ يقول: ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

وسألوا علي بن المديني عن آية: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُوىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ لَابِعُهُمْ وَالمَجادلة: ٧] فأجاب بما حاصله: العلم: أي: معهم بعلمه. وروي عن أبي زرعة الرازي: أنه سئل عن تفسير قوله تعالى: ﴿الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهِ مَا نَقَرأ: هو على العرش، وعلمه في كل مكان، ومن قال غير هذا عليه لعنة الله.

<sup>(</sup>٢) كلمة «مع» إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محاذاة، فإذا قيدت بمعنى من المعانى نحو: سار=

<sup>=</sup> والنجوم معه؛ دلت على المقارنة في ذلك المعنى.

وقد أتت في الذكر مرادًا بها النصر والتأييد نحو: ﴿مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ﴾ [النحل: ١٢٨] و﴿إِنَّنِي مَعَكُماً ﴾ [طه: ٤٦]. والواو في "والنجوم» للاستئناف ومنع أن تكون للمعية لفظُ «معه» بعده.

## فصلٌ في الاستواء

مَعْنَى اسْتَوَىٰ عَلاَ. اسْتَقَرّ، ارْتَفَعَا وَلاَمَ أَهْلُ السسنَّةِ السلَّامَ الَّتِي عِسْرُوْنَ وَجُهًا تُبْطِلُ اسْتَوْلَى، وِفي هسنذَا، وإنَّ الأَثَرَ الَّنِذِي رَوَوْا تَفْسِيرَهُ اسْتَوَىٰ بِالإسْتِيْلاَءِ

وَصَحِدَ، والبَحِرُّ بَعْدُ وَقَعَا زِيْدَتْ كَنُوْنِ حِنْظَةٍ فِي حِطَّةٍ نِي حِطَّةٍ نُونِيَّةِ «الزَّرْعِيِّ» ذِكْرُهَا يَفِي عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ وَفِيهِ قَدْ حَكُوْا ذُوْ ظُلْمَةٍ، ظُلْمَةٍ، ظَلْمَاءِ(۱)

وردً أهل السنة رضي الله عنهم تفسيرها باستولى من عشرين وجهًا ذكرها الزرعي «ابن القيم» في «النونية»، وهو نوع من التحريف المشتمل على زيادة كزيادة اليهود النون في «حطة» إذ أمروا بأن يقولوها فقالوا: حنطة؛ فكان الشبه من هذا الوجه، والأثر المروي عن ابن عباس، وفيه: «أنه سئل عن معنى ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ وَلِهُ اللهِ بن داود الواسطي = جميع بريته فلا يخلو منه مكان»؛ حديث منكر فيه عبدالله بن داود الواسطي =

<sup>(</sup>۱) لفظ استوى في القرآن وفي لغة العرب يأتي بمعنى علا وارتفع، واستقر، وصعد، وكلها تتعدى بعلى أو إلى، وتأتي «استوى» بمعنى تمَّ غير مقرونة بجر.

= وعبدالوهاب بن مجاهد، وإبرهيم بن عبدالصمد، وهو مجهول، والأولان ضعيفان.

وظلمة الأولى بسكون اللام والثانية بالضم لغة. والظلمات الثلاث إشارة إلى أن الإِسناد اشتمل على ثلاث ظُلَم.

### فصلٌ

وَالوَجْهُ والعَيْنَانِ والْيَدَانِ
مُضَعَّفٌ لفظُ الشِّمالِ الوَادِدُ
وَلَفْظُ شَيْءٍ مَعَ شَخْصٍ وَرَدَا

والسَّاقُ قَدْ جَاء بِهَا الْوَحْبَانِ في مسْلِم وَصَحَّحَ الأماجدُ فِي وَحْبِنَا وَزِدْ عَلَيْهَا أَحَدَا(١)

واللفظ الذي رواه مسلم وفيه: «ثم يطوي الأرض بشماله» تفرّد به عمر بن حمزة العمري، وهو ضعيف، وأشار إلى تفرده به البيهقي وابن حجر وغيرهما.

وقد ثبت في مسلم وغيره أن «كلتا يديه يمين» وكل من المصحح والمضعف يقول بمعناه، ولفظ: «شيء» و«شخص» و«أحد» كلها وردت صفات لله تعالى. قال تعالى: ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَةً ﴾ [الأنعام: ١٩] وفي البخاري عن النبي ﷺ: «لا شَخْصَ أغير من الله»، والشخص في اللغة: ما علا وارتفع وظهر، وفي الحديث إثبات الغيرة (بفتح الغين) صفة للباري جل جلاله، وفي «الفتح» عند هذا الحديث نقل ابن حجر قول ابن بطال: «أجمعت الأمة على أن الله تعالى لا يجوز أن يوصف بأنه شخص لأن التوقيف لم يرد به». وهذا الحديث يبطل دعوى الإجماع المتوهم وعلّه.

<sup>(</sup>۱) «الوجه» و «العينان» و «اليدان» و «الساق» من صفات الله تعالى ورد بها الكتاب والسنة.

وَقَدُ اللّهِ ﴾ : ﴿ فَنَمَ وَجَهُ اللّهِ ﴾ ﴿ فَرَ طُتُ اللّهِ ﴾ فَنَى في الطّاعَةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ الْوَحَدِّةِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اله

أي: قِبْكُ الله بِلاَ اشْتِبَاهِ أَوْ أَمْرِهِ أَوْ قُرْبِ أَيْ فِي الْجَنَّةِ لَوْ أَمْرِهِ أَوْ قُرْبِ أَيْ فِي الْجَنَّةِ لَا يُسْتُ مِنَ الْصِّفُاتِ عِنْدَ الْفَقِهِ (1) وَالْعَرْشُ لاَ يَخْلُوْ مِنِ اسْتَواءِ وَالْعَرْشُ لاَ يَخْلُوْ مِنِ اسْتَواءِ وَالْعَضُهُمْ بِعِلْمِهِ قَدْ يَعْضُدُهُ وَالْعَضُهُمْ بِعِلْمِهِ قَدْ يَعْضُدُهُ وَالْعَضُهُمْ بِعِلْمِهِ قَدْ يَعْضُدُهُ وَالْعَضُوا وَالْهَدْي فَهْوَ مَثَلُ السَّرَابِ فِي السَّمَا فِي السَّمَا وَالْفَحْوَةُ وَجُلَّ فِي السَّمَا وَالْفَحْوَةُ وَحُرُونُ الْحَلَى السَّمَا وَالْفَحْوَةِ وَالْمَارَةِ الْرَسُولِ وَالْفَوْقِ ، وَخَيْرُ ذَلِكُ (٢) بعَنْدُ وَالْفَوْقِ ، وَخَيْرُ ذَلِكُ (٢) بعَنْدُ وَالْفَوْقِ ، وَخَيْرُ ذَلِكُ (٢)

<sup>(</sup>١) قول الله تعالى: ﴿فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥]، معناه: قبلة الله، وليست من آيات الصفات. والوجه هنا بمعنى الجهة.

وقول الله تعالى: ﴿ فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴿ [الزمر: ٥٦] كذلك ليست من آيات الصفات لأن الآية سيقت لبيان تحسر الكافرين على ما فرطوا في طاعة الله والمفسرون في تفسيره على أقوال: قيل: في طاعة الله وقيل: أمر الله. وقيل: في طلب قرب الله وجواره؛ أي الجنة. وقيل: في حق الله. وقيل: في ذكره. هذه خمسة أقوال وبينها تقارب، والله أعلم.

الْمَانُ الْكِيرُ ﴿ وَهُوَ الْفَكِيمُ الْفَيدُ ﴿ وَسَانَ ٢٣]، وصريح الفوق نحو: ﴿ وَهُو الْفَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهً وَهُو الْفَكِيمُ الْمَقِيمُ الْمَقِيمُ الْمَانِيمُ الْمَانِيمُ الْمَانِيمَ الْمَ السَمَانَ اللَّهُ السَمَانَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَانِيمَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَانِيمَ اللَّهِ الْمَانِيمَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَانِيمَ اللَّهُ اللَّهِ الْمَانُ الطَّالِحُ اللَّهُ اللَّهِ الْمَانِيمَ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

### فصلٌ في كلام الله

كَلاَمُ رَبِّنَا بِصَوْتٍ يُسْمَعُ وَلَـمْ يَـزَلُ مُكَلِّمُا إِذَا يَسْمَعُ وَلَـمْ يَـزَلُ مُكَلِّمُا إِذَا يَـشَا وَإِنَّ مَعْنَى ﴿ غُندَثٍ ﴾ في اقْتَرَبَا وَقَائِلٌ بِخَلْقِهِ قَـدْ كَفَّرَا وَالطَّبَرَانِيُّ الرِّضَا وَالَّلاَلَكا وَالطَّبَرَانِيُّ الرِّضَا وَالَّلاَلَكا أَلْمُ الْأَلْمَ لُولُكَا الْأَمْرُ الْأَلْمُ لُولُكَا الْأَمْرُ الْمَالُ الْأَمْرُ

هـندا هُوَ الْمَأْثُورُ والمُتَّبِعُ مَتَىٰ يَشَاءُ مَنْ يَشَاءُ كَيْفَ شَا و «السُّعَراءِ» ذُوْ نُرُولٍ قَربا خَمْسُ مِئِيْنِ مِنْ سَرَاسِيْرِ الْوَرَىٰ نِيُّ وَذُو الصَّواعِقِ الْكُفرَ حَكى والأَمْرُ غَيْرُ الْخَلْق ذَاكَ أَمْرُ(١)

<sup>(</sup>۱) وكلام ربنا بحرف وصوت هذا هو المأثور والمتبع للأدلة الصريحة في ذلك، ولم يزل تعالى مكلمًا من شاء متى شاء إذا شاء وكيف شاء.

وقوله تعالى: ﴿ يَن رَّدِيهِم تُحَدَثِ ﴾ [الأنبياء: ٢] في ﴿ أَفْرَبَ ﴾ والألف للإطلاق، وفي «الشعراء» معناه النازل قريبًا، وجعله القائلون بخلق القرآن دليلًا على ذلك.

ومن قال بخلق القرآن من أتباع جهم وغيره فقد كفره نحو خمس مئين من العلماء، حكى ذلك الطبراني واللالكائي وابن القيم في الصواعق وحكاه عنهما في «النونية». والسراسير جمع سُرسُور بضم السينين: العالم الفطن الدخال في الأمور والخاص من الأصحاب والحبيب، والمراد الأول هنا.

= وقوله تعالى: ﴿أَلَا لَهُ اَلْخَلْقُ وَٱلْأَنَّرُ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، قال السيوطي في «الإكليل»: استدل به ابن عيينة على أن القرآن غير مخلوق لأن «الأمر» الكلام وقد عطفه على «الخلق» والعطف يقتضي المغايرة.

# رَفَّعُ معِس (الرَّحِيلِ (اللَّجَنَّرِيِّ (أَسِلَنَرُ الْإِنْرِهُ (الْفِرْدُوكِ بِسِي

#### كتاب الإيمان

إقرارٌ الْإِسمَانُ والسَّصْدِيْتُ يَزِيْدُ بالطَّاعاتِ كالصِّيَامِ وَهْوَ مَعَ الإِسْلاَمِ ذُوْ زِيَادَهُ وَالمُرْتَضَىٰ جَوازُ إِنِّي مُؤْمِنُ وَالمُرْتَضَىٰ جَوازُ إِنِّي مُؤْمِنُ وَشُعَبُ الإِيْمَانِ جَاءَ فِي الخَبَرْ وَلابْنِ حِبَّانَ كَلامٌ حَسَنٌ

وعَمَلٌ هنذا هُوَ التَّحْقِيْقُ وَنَفْصُهُ بِعَمَلِ الآثَامِ فِإِنْ تَسفَرَّقَا فَسلاَ زِيَادَهُ إِنْ شَاءَ رَبِّي، وهُوَ قَوْلٌ حَسَنُ بضعٌ وسَبْعُونَ، وَستُّونَ أَبَرْ فِي الْفَتْحِ عَنْهَا، عُدْ إليْهِ أَحْسَنُ

(۱) الإيمان: قول وتصديق وعمل يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، والإيمان إذا اجتمع مع الإسلام في نصّ فهو الإسلام وزيادة، وهذا معنى قولهم: إذا اجتمعا افترقا، وإذا ذكر كل منهما وحده فلا زيادة وهو المراد بقولهم: إذا افترقا اجتمعا، وبسط الكلام في ذلك محرّرًا لا يحتمله مثل هذا التعليق ومثله الخلاف في قول القائل: أنا مؤمن إن شاء الله.

والمرتضى جواز ذلك يقوله المؤمن لا على سبيل الشك في حاله وقتها بل على سبيل التحقق حالاً والرجاء مآلاً، وهو قول حسن لما فيه من حسن الأدب. وشعب الإيمان نحو سبعين شعبة لم يأت ذكرها مفصلاً في شيء من النصوص. ولابن حبان كلام حسن في تفصيل ذلك نقله ابن حجر في الفتح فليرجع إليه.

### فصلٌ في الإِيمان بالملائكة

ثُمَّ الْمَلاَئِكُ: عِبَادٌ مُكْرَمُونُ جِبْرِيْلُ ذُو الْوَحْي، وإِسْرَافِيْلُ وَمِنْهُمُ ذُوْ الْحَتْفِ، جَاءَ فِي الْأَثَرْ وَمِنْهُمُ ذُوْ الْحَتْفِ، جَاءَ فِي الْأَثَرُ وَهَلْ هُمُ أَفْضَلُ مُظْلَقًا أَمِ وَهَلْ هُمُ أَفْضَلُ مُظْلَقًا أَمِ خُلْفٌ لَهُمْ، والتّركُ أَوْلَىٰ إِذْ لاَ خُلْفٌ لَهُمْ، والتّركُ أَوْلَىٰ إِذْ لاَ هُمْ بِاعْتِبَارِ الابْتِدَا أَفْضَلُ مِنْ

لله لا يَعْصُونَهُ مَا يُؤْمَرُونُ ذُو النَّفْخ، والأَمْطَارِ مِيكَائِيْلُ عِزْرِيْلُ لِّكِنْ رَفْعُهُ لَمْ يُعْتَبَرْ مِنْ عَبْدِهِ المُؤْمِنِ أَمْ عَكْسٌ نُمِيْ فَرْعٌ هُنَا، والشَّيْخُ قَالَ قَوْلاً: مَنْ كَانَ مُؤْمِنًا وَفِي الأُخْرَىٰ اعْكِسَنْ (1)

<sup>(</sup>۱) والملائكة عبادٌ مكرمون خلقوا من نور، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، وهم بحسب ما كلفوا به أقسام: فمنهم: الموكل بالوحي وهو جبريل، وإسرافيل بالصور نقل فيه الحليمي الإجماع، ووردت فيه أحاديث لا تخلو من مقال، وروي ما يفيد أن معه ملكا آخر ينفخ، وفي «الفتح» حول هذا بحث مفيد في شرح الحديث رقم (م١٥٦)، وميكائيل بالمطر، رُوي ذلك مرفوعًا في الطبراني وغيره. ومنهم: ملك الموت الموكل إليه قبض الأرواح، وجاء في الأخبار أن اسمه «عزرائيل». وعزريل: كجبريل لغة فيه.

واختلف هل الملائكة أفضل من كل البشر حتى الأنبياء أم من صالحي المؤمنين دون الأنبياء، أم صالحو المؤمنين أفضل منهم؟ وترك البحث=

= في هذا أولى لأنه لا يُبنى عليه فرع. وقال شيخ الإسلام قولاً وسطًا حاصله: أنهم أفضل باعتبار البداية وصالحو البشر باعتبار النهاية. والله أعلم.

والملائك والملائكة سواء، ومنه قوله: وسخّر من جنّ الملائك تسعة . . . والحتف: الموت .

# فصلٌ في الإيمان بكتب الله

بِكُلِّ مِا أُنْزِلَ مِن كِتَابِ نُؤْمِنُ حَقًّا دُوْنَمَا ارْتِيَابِ وَالنَّوْرُ مَا أُنْزِلَ مِن كِتَابِ مَعَ الزَّبُورِ صُحُفِ الخَلِيْلِ مَعَ الزَّبُورِ صُحُفِ الخَلِيْلِ مُعَ الزَّبُورِ صُحُفِ الخَلِيْلِ مُن مُعَ الزَّبُورِ صُحُفِ الخَلِيْلِ مُن مُنَالِ النَّالِ الْمُنالِقُ الْمُونَ مَجَازٍ يُنْبِيْ (۱)



<sup>(</sup>۱) ونؤمن بكتب الله تعالى كلها وبما جاء فيها: ومما ذكر في القرآن منها التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم، وهي منزلة من الله تعالى عليهم وكلها كلام الله تكلم بها حقيقة لا مجازاً.

# فصلٌ في الإيمان بالرسل

أُممَّ الرَّسُولُ: رَجُلٌ قَدْ أُمِرَا وَهُوَ بِلاَ أَمْرٍ نَبِيَّ، والْخِلاَفُ وَاحْتَكَفُوا فِي خَضِرٍ وَمَرْيَمِ فِاخْتَكَفُوا فِي خَضِرٍ وَمَرْيَمِ فِيْلُ: نَبِيتُونَ، وِقيلً: أَوْلِينا هَلْ فِي النِّسَا نُبُوَّةٌ خُلْفٌ دُرِيْ وَقُولُهُ ﴿ إِلَا رِجَالًا ﴾ غَيْم مَا وَمُعْجِزَاتُ الأَنْبِينَاءِ خَارِقَهُ نُوحٌ، وإِبْرَاهِيمُ، مُوْسَى، أَحْمَدُ فِي الذِّكْرِ والأَحْزَابِ ثُمَّ الشُّورى فِي الذِّكْرِ والأَحْزَابِ ثُمَّ الشُّورى

وَحْيًا بِأَنْ يُبَلِّغَ الشَّرْعَ الْوَرى فِي حَدِّهِ عَلَىٰ الذَّكِيِّ غَيرُ خَافْ لَهُمَانَ، ذِي القَرْنَيْنِ، زَوجِ آدَمِ وَالأَكْفُرُونَ صَوَّبُوا مَا وَلِيهَا وَلُيهَا وَمُشْبِتٌ وُجُودَهَا لَمْ يَفْتَرِ نَحِن بِهِ إِذْ لِلرِّسَالَةِ انْتَمى لِحَادةٍ لاَ تَقْبَلُ الْمُشَاقَةَ انْتَمى عِيْسَى، أُولُوا الْعَزْمِ اللَّذِيْنَ وَرَدُوْا وَكَانَ ذَاكَ فِيهِما مَسْطُورًا(١) وَكَانَ ذَاكَ فِيهِما مَسْطُورًا(١)

<sup>(</sup>۱) الرسول: رجل أوحي إليه وأُمر بالتبليغ، والجمهور على أن النبي هو كذلك دون أمر بالتبليغ. وعليه: كل رسول نبي ولا عكس، فالنبي أعم، والخلاف في تعريفه لا يخفى على الفطن المطلع، واختلف في الخضر، ومريم، ولقمان، وذي القرنين، وزوج آدم، قيل: أنبياء، وقيل: أولياء، وصوبه الأكثرون، واختلافهم هنا مرده إلى الاختلاف في حد النبي أَهُوَ: من أوحي إليه بشيء، أم بشرع؟ وهل يمكن ألاً يكون=

- رجلاً؟ لأنهم تنازعوا في النبوة هل تكون في النساء أم لا؟ والجمهور على المنع، ولم أحصل على دليل صريح يمنع من ذلك لا من العقل ولا من النقل، وقد أوحي إلى مريم كما أوحي إلى غيرها من الأنبياء وقال في سورة مريم: ﴿ أُولَيّكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنّبِيّئِنَ مِن ذُرِّيّةِ وقال في سورة مريم: ﴿ أُولَيّكَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنّبِيّئِنَ مِن ذُرّيّةِ أَدَمَ الوقوع غالط، وبحثها أبو محمد ابن حزم في «الفصل»، والقرطبي في التفسير وصوبا وقوعها فيهن، وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلّا رِجَالًا ﴾ [يوسف: فيهن، وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلّا رِجَالًا ﴾ [يوسف: الرجل والبحث هنا في النبوة لا في الرسالة وهو طويل غير مفيد، والله أعلم.

ومعجزات الأنبياء خارقة للعادة لا يقدر البشر على تحدّيها.

ورسل الله نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم كثيرًا هم أولو العزم ذكروا مجموعين في آيتين في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ الْحَرْنَا مِنَ ٱلنِّيتِكَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوج وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمُ ﴾ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنِّيتِكَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوج وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمُ ﴾ [الأحزاب: ٧]. وقوله: ﴿شَرَعُ لَكُم مِّنَ ٱلدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ، نُوحًا وَٱلَّذِي اللَّهِ وَعَيسَى اللَّهُ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللَّهُ وَمَا وَصَينَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ﴿ السُّورى: ١٣].

#### تفريع

وَحَــقُّ الإسْـرَاءُ لاَ فِــي الـنَّــوْمِ
﴿ سُبَحَنَ ﴾ ، والرُّكُوبُ ، وَالذَّهْلُ ، و ﴿ مَا
ولَــمْ يَــرَ الـنَّــيِــيُّ رَبَّــه هُــنَــا

وَفِي مَنَامٍ قَالَ بَعْضُ الفَوْمِ نَاغَ ﴾ ﴿ بِمَبْدِهِ \* وَلِيْلُ مَنْ سَمَا مِن مِثْلِ هَذَا قَفَّ شَعْرُ أُمِّنَا (١)

ولم ير النبي رَيُكُ ربه ليلة الإسراء والمعراج لما ثبت في صحيح مسلم=

<sup>(</sup>۱) والإسراء بالنبي ﷺ حق والأكثر على أنه ببدنه وروحه يقظة لا منامًا دون إنكار أنه كان ذلك بروحه وتعقبه ابن جرير بما يبطله.

والبيت الذي بعده تضمن مجموع أدلة الجمهور، وهي خمسة، وبيان ذلك:

أن التسبيح تعجب من أمر عظيم وهو كذلك إذا كان يقظة. ثانيًا: جاء في الحديث ركوبه على البراق وهو إنما يكون للبدن. ثالثاً: تعجب الكفار والمبادرة إلى تكذيبه ولو كان منامًا ما كان ذلك. رابعًا: قوله تعالى: ﴿مَا زَاغَ ٱلْمَمْرُ ﴾ [النجم: ١٧] البصر من آلات الجسد لا الروح. خامسًا: قوله: ﴿يِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١] عبارة عن الجسد والروح، ولو كان منامًا لقال: بروحه. وجميع الوجوه الخمسة منتظمة في البيت، وفي آخره بيان أن هذا دليل من رجح قولهم في هذا.

......

<sup>=</sup> إذ سئل هل رأيت ربك؟ فقال: «نور أنى أراه»، وسئلت عائشة رضي الله عنها عن ذلك فقالت: «لقد قف شعري من ذلك»، وأكذبت من زعم أنه رآه.

### فصلٌ في الإيمان باليوم الآخر

وَلَيْسَ يَدْرِيْ أَحَدٌ مَنَىٰ يَحِبْ
وَمَنْ نَفَىٰ حَيَاةَ الأَنْسِيَاءِ
وَمَنْ نَفَىٰ حَيَاةَ الأَنْسِيَاءِ
وَحَقُّ السُّوَالُ فِي الْقَبْرِ، وَكُمْ
أَتَىٰ بِهِ النِّكْرُ إِسَارَةً وَجَا
وَفِتْنَةُ الْقَبْرِ: نَعِيْمٌ أَوْ عَذَابُ
والْمُرْتَضَىٰ أَنَّ ذَوِي الأَجْدافِ
والْمُرْتَضَىٰ أَنَّ ذَوِي الأَجْدافِ
واتَّفَقَ الأَصْحَابُ أَنَّهُ يَصِلْ

نُ بَعْنُنَا وَأَرْبَعَ الْمَفَاتِحِ وَالشُّهَدَا فِي بَسرْزَخٍ فَنَائِي مُبْنَدِعٍ أَنْكَسرَ ذَاكَ واجْتَرَمْ فِي الْهَدِي سَبْعُونَ حديثًا، فَالنَّجَا نُشْبِتُهُ، وَنَسْأَلُ اللّهَ الْمَتَابُ لاَ يسْمَعُونَ فَانْاً عَنْ خِلاَفِ مَا كَانَ ذَا تَسَبُّبٍ فِيْهِ الرَّجُلُ تَرَدُّدٌ في الحَجِّ أَوْ فِي النَّفَقَهُ(١)

<sup>(</sup>۱) ولا يعلم أحد سوى الله تعالى متى تقوم الساعة، ولا يعلم أحد سواه نزول الغيث، ولا ما في الأرحام، ولا ما يكون غدًا، ولا يعلم أحد من خلق الله أين يموت .

ومن نفى حياة الأنبياء والشهداء في القبر فهو ناء معرض عن الحق والأدلة على ذلك واضحة. والسؤال من الملكين حق واقع في القبر تواترت بذلك الأحاديث أبلغها السيوطي إلى سبعين، والصحيح منها دون ذلك بكثير، وجاء في القرآن الإشارة إليه في قوله تعالى: ﴿ يُشَيِّتُ حَا

آيَاتُهَا الدَّجَّالُ والدُّخَانُ ثَلاَثَةٌ خَسْفٌ بِأَرْضِ الْعُرْبِ والنَّفَخَاتُ: فَزَعٌ. صَفْقٌ قِيَامْ

وَدَابِةٌ، يَاجُوجُ، والنِّبِرَانُ عِيْسَىٰ وَنَبدُوْ الشَّمسُ صَوبَ الغَرْبِ وَقِيلَ: ثِنْتَانِ، وَفِي الْقَولِ كَلاَمْ(١)

= اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱلْفَوْلِ الشَّابِينِ فِي ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِ ٱلْأَخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ ٱلظَّالِمِينُّ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ۞﴾ [إبراهيم: ٢٧] وما ورد من الأحاديث التي فيها ذكر السؤال، كثير منها فيه ذكر فتنة القبر وعذابه ونعيمه، جاء في الذكر ما يدل على ذلك، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [طه: ١٢٤]، وقال تعالى: ﴿وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَىٰ دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ ﴾ [السجدة: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا﴾ [غافر: ٤٦]، وقد أنكر عذاب القبر والسؤال فيه من ضل من المبتدعة كالخوارج والجهمية والمعتزلة والرافضة والمرتضى أنه لا يَسْمَع من في القبور، وهو قول عائشة رضي الله عنها مستدلة بقوله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ أَنتَ بِمُسْمِعِ مِّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴿ الْأَلْهُ ۗ [فَاطر: ٢٧]. وأما ما ورد من نصوص تفيد سماعهم كقصة «القليب» والخبر الذي فيه: أن الميت يسمع قرع النعال ونحو ذلك، هو من باب الخاص بأعيان أو أزمان، ولا تعارض بين مثل هذا وذاك. والله أعلم. وقد اتفق أهل السنة أن الأموات ينتفعون من سعى الأحياء فيما تسببوا فيه قبل موتهم كالصدقة الجارية وينتفعون أيضًا بدعاء المسلمين واستغفارهم لهم والصدقة والحج إلا أنهم اختلفوا فيما يصل من ثواب الحج؛ فقيل: يصل إلى الميت ثواب الحج وهو الصواب، وقيل: ثواب النفقة، والله أعلم.

و «الأجداف»: جمع جدف؛ كالجَدَث وزنًا ومعنّى وجمعًا.

(۱) جاء في صحيح مسلم عن حذيفة بن أسيد الغفاري رضي الله عنه قال: «طلع النبي ﷺ علينا ونحن نتذاكر فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة، قال: إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات، فذكر: الدخان، =

<sup>=</sup> والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم عليه السلام، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف: خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم».

وفي كثير منها أحاديث متواترة، وجاء التصريح ببعضها في الذكر، وبعضها مومّى إليه، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْثُ مَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا وبعضها مومّى إليه، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْثُ مَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَوْ تَكُن ءَامَنَت مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَت فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلِ النَظِرُوا إِنّا مُنظِرُونَ ﴿ وَالنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمَثَرُكَ مُنظِرُونَ ﴿ وَالنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمَثَرُكَ مِنْ وَالأَنعِمُونِ هَلْنَا صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ إِلَى السَاعِةِ وَالشَّرِ الله العلمة. والنفخات؛ قيل: ثنتان، وقيل: التفسيرين. والآية والشرط العلامة. والنفخات؛ قيل: ثنتان، وقيل: ثلاث، وقيل: أربع، وقيل: خمس، وهو خطأ، والثالث بعيد، والأول فيه نظر. والله أعلم.

#### فصل

وَحَـقُّ الْـجَـزَاءُ، وَالْـجـسَابُ كَذَلـكَ الْمِيْزَانُ، والْجَمُّ الغَفِيْرُ وَوَلَدُ الكُفَّارِ هَلْ في الْخُلْدِ، أَوْ وَقِيْلَ: بالوَقْفِ، والامْتَحانِ،

والْعَرْضُ، والصِّرَاطُ، والْكِتَابُ('') يَقُولُ: واحدٌ: حَكَاهُ ابْنُ كَثَيْرُ بِمَرْزَخِ، أَوْ نَارٍ، الْخُلْفَ حَكَوْا وَوَلَدُ الْمُسْلِم فِيْ الجِنَانِ('')

<sup>(</sup>۱) هذه الأمور ثابتة بالسمع والفطرة ولم ينكرها إلا القرامطة وأشباههم، و«الكتاب» هو الذي يأخذه المؤمن بيمينه والكافر بشماله، والأكثرون على أن الميزان واحد، وجمع في قوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِنَ ﴾ [الأنبياء: ٤٧] باعتبار تعدد الموزون حكى ذلك ابن كثير عند هذه الآية في تفسيره.

<sup>(</sup>٢) لم يختلف العلماء في أن أولاد المؤمنين في الجنة واختلفوا في أولاد الكفار إلى عشرة أقوال، ذكرها ابن حجر في الفتح. والتحقيق أنهم في الجنة للأدلة الصحيحة الصريحة، منها: ما رواه البخاري من حديث سمرة بن جندب أن النبي على قال: «وأما الولدان الذين حوله فكل مولود على الفطرة قال: فقال بعض المسلمين يا رسول الله وأولاد المشركين فقال رسول الله على الجمع المشركين فقال رسول الله على الجمع المشركين فقال رسول الله على الجمع المشركين. والكلام في الجمع

وَاخْتَلَفَ الأَسْلاَفُ في الشَّهَادَةِ لِلأَنْبِيَا، وَقِيْلَ: بَلْ لِكُلِّ وَدَاخِلُ النَّارِ مِنَ الْعُصَاةِ بَعْدَ امْتِحَاشِ وَأَبَى الْمُعْتَزِلَةُ

بِجَنَّةٍ فَقِيْلَ: لاَ إلاَّ الَّتِي مَنْ نُصَّ فِيْهِ، وَهُو قَوْلُ الْجُلِّ يَخْرُجُ دَاخِلًا إِلَى الْجَنَّاتِ خَرُوجَهُمْ مَعْ قولِهِمْ بِالْمَنْزِلَهُ(١)



الأول: أن لا يشهد لأحد إلا للأنبياء، وهو محكي عن محمد ابن الحنفية، والأوزاعي.

الثاني: يُشْهد بالجنة لكل من جاء فيه النصّ وهو قول كثير من أهل الحديث.

الثالث: أنه يشهد بالجنة لهؤلاء ولمن شهد له المؤمنون والظاهر صوابُ الثاني لأن الشاهد مخبر بوعد الله ورسوله، ووعد الله ورسوله نافذ ولا يخلف الله وعده.

ومن دخل النار من العصاة فإنه يمكث فيها ما شاء الله ثم يخرج منها حين يشاء الله تعالى كما دلت على ذلك الأدلة المتضافرة، وفي ذلك ردِّ على المعتزلة والخوارج الذين يرون أنهم يخلدون كالكافرين والمنافقين، هذا مع أن المعتزلة لا يسمون مرتكبها كافرًا. وأهل الحق فارقوا أولئك من جهات ثلاث:

الأولى: أنه يسمَّى مسلمًا لا كافرًا كما يقول الخوارج ولا في منزلة بين المنزلتين، كما يقول المعتزلة.

الثانية: أنه قد يدخل الجنة بفضله وبرحمته ابتداء دون أن يُدْخَل النار. الثالثة: أنه لا يخلَّد في النار إذا دخلها.

<sup>=</sup> بين الأدلة في هذا المقام ليس مكانه هنا، وإنما أردنا بكتابنا هذا إرشاد المبتدىء وتذكير العالِم.

<sup>(</sup>١) للسلف في الشهادة بالجنة ثلاثة أقوال:

### تفريع فيه الكلام عن الروح

ومُسْتَقَرُّ الرُّوْحِ فِيْهِ نَحَلْفُ والرُّوْحُ والنَّفْسُ هُمَا: لَفظَانِ والرُّوْحُ والنَّفْسُ هُمَا: لَفظَانِ والأَوَّلُ: اخْتِيَارُ ذِي الْمُحَلَّىٰ، وَخَلَفْهَا أَسْبَقُ مِنْ أَبْدَانِ

وَقَوْلُهُمْ: تَفَاوَتَتْ قَدْ يَصْفُو تَرَادَفَا، وَقِيْلَ بَلْ: شَيْئَانِ وَصَاحِبُ الرُّوْحِ بِرُوْحٍ أَجْلَىٰ وَصَاحِبُ الرُّوْحِ بِرُوْحٍ أَجْلَىٰ وَقِيْلَ: لا، والْقَوْلُ للحرَّاني<sup>(۱)</sup>

(۱) وتعدّد أقوال الناس في مستقر الروح إلى أكثر من عشرة أقوال. ذكرها ابن أبي العز في شرح الطحاوية، والقول الذي يصفو من الشوائب والاعتراض عليه قول من قال بأنها متفاوتة، كل حسب فضله ومنزلته في الجنة.

واختلف في الرُّوح والنَّفس هل هما شيئان؟ أم شيء واحد؟ والصحيح أنهما مترادفان وجاء في الحديث ذكر كل منهما مكان الآخر وبه استدل ابن حزم واختاره ابن القيم، وأعني بالترادف ما يتعلق بمعناهما إذا أطلق، وإلاَّ فلكل منهما معان أخرى تعرف من التقييد والسياق فإن الروح استعملت في القرآن، له، وللوحي، وعيسى، وجبريل، والرحمة، والنفس استعملت في اللغة العربية للدم، والجسد، والعين، والغيب، وبه فسر قوله تعالى: ﴿قَلَمُ مَا فِي نَفْسِى﴾ [المائدة: ١١٦] ويشهد له آخر الآية، ذكر ذلك الزبيدي في شرح القاموس، والظاهر أن هذا المعنى معنى مرادي لا المعنى المباشر وهو مفهوم من «ما» لا من هذا المعنى معنى مرادي لا المعنى المباشر وهو مفهوم من «ما» لا من

والنَّاسُ فِي الرُّوْحِ عَلَى خِلاَفِ خَارِجِهِ وَلاَ تُبَايِنُ الْبَحَسَدُ ثَمَانِ عِشرٍ ومئه (۱) ولْتَنظرِ فِي سُورَةِ الإِسْرَاءِ آي خَمْس وَقَدْ أَحالَ الله عِلْمَهَا إِلَيْهُ

فَيْ يُسَلَّ : لاَ فِيْ بَسَدَنِ وَلاَ فِيْ وَبَسَلَغَتْ أَقُوالُهُمْ إِلَىٰ عَدَدُ «فَثْحَ الْقَدِيْر» لاِبْنِ شَوكَانَ السَّرِيِّ بَعْدَ ثَمَانِيْنَ بِغَيْرِ لَبْسِ فَاقْنَعْ بِمَا قَالَ، وَمَا أَنْتَ عَلَيْهُ (٢)



 <sup>&</sup>quot;نفسي". واختلف أيضًا هل هي مخلوقة قبل الأجساد أم لا؟ الأدلة في ذلك متكافئة، واختار شيخ الإسلام أنها بعد خلق الجسد. والله أعلم.
 و«أجلى»: فعل ماض بمعنى أوضَحَ وكشف وجه الصواب.

<sup>(</sup>۱) في بعض طبعات "فتح القدير" ثمانية عشر مائة قول، ولكنني بعد التأمل وجدت في هذا العدد مبالغة بالغة وإحصاء ذلك وبلوغه كالمتعذر، وثبت لي غلط النساخ بعد ذلك، فغيرت في النظم بمقتضى ما ثبت.

<sup>(</sup>۲) قال الشوكاني في فتح القدير (٣/ ٢٥٤): «وقد حكى بعض المحققين أن أقوال المختلفين في الروح بلغت إلى ثمانية عشر ومائة قول، فانظر إلى هذا الفضول الفارغ والتعب العاطل عن النفع بعد أن علموا أن الله سبحانه قد استأثر بعلمه ولم يطلع عليه أنبياءه ولا أذن لهم بالسؤال عنه ولا البحث عن حقيقته فضلاً عن أممهم المقتدين بهم، فيالله العجب حيث تبلغ أقوال أهل الفضول إلى هذا الحد الذي لم تبلغه ولا بعضه في غير هذه المسألة مما أذن الله بالكلام فيه ولم يستأثر بعلمه».

و "السّريّ" بتشديد الياء: السيد.

### القول في الجنة والنار

مَوجُودٌ النَّارُ كَذَا الجِنَانُ وزَعَمَ الْجَهْمُ الْفَنَاءَ فِيهِمَا وَفي فَنَا النَّارِ: خِلافٌ عُرِفَا وَشُهِرَتْ عَنْ أَحْمَدَ الحرَّاني إثْبَاتُهَا عَنْ أَحْمَدَ الحرَّاني

وَأَنْكَرَ الْوُجُودَ قَوْمٌ بَانُوا وخَالَفَ النُّصُوصَ مَنْ تَجَهَّمَا عَنْ بِضْعَةٍ مِنْ سَلَفٍ، وَضُعِّفَا وَقِرْنِهِ، وَلَيْسَ فِي الإِمْكَانِ هَذا فَهَمَّ أَوْ فَهَدْ أَلَمَّالًا)

<sup>(</sup>۱) الجنة والنار موجودتان، قال الله تعالى: ﴿ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، ورآهما النبي ﷺ في المعراج، وذهب طائفة من المعتزلة والخوارج إلى أنهما لم يخلقا بعد، ولا يُعلم لهم حجة، ولفظ «النار» مؤنث، وقد يذكر.

وزعم الجهم بن صفوان أن الجنة تفنى مخالفًا النصوص الصريحة في دوامها. وأما فناء النار فقد عرف نقلًا عن بضعة من الصحابة. ولا يصح من ذلك شيء، وشهرت مقالة فناء النار عن شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم وليس في الإمكان إثبات ذلك عن ابن تيمية لبرهانين جليّن:

الأول: أنه لا يوجد حرف واحد في كتبه فيه الإفصاح بفنائها عنده. الثاني: أنه صرَّح في غير موضع من كتبه أنها لا تفنى، من ذلك ما في الفتاوى (٣٠٧/١٨).

وإنما طرأ نسبة هذه المسألة إليه لثلاثة أمور:

الأول: تبنّي تلميذه ابن القيم لهذه المسألة وتحرر الكلام فيها ثم إيراد الأدلة على فنائها مع افتراض أنه يبعد مخالفته لشيخه في مثل هذه المسألة التي قال عنها: إنها أكبر من الدنيا وما فيها.

الثاني: قول ابن القيم في شفاء العليل في آخر الباب الثالث والعشرين: «وكنت سألت شيخ الإسلام قدّس الله روحه فقال لي: هذه المسألة عظيمة كبيرة، قال: ولم يجب فيها بشيء فمضى على ذلك زمن حتى رأيت في تفسير عبد بن حميد الكشي بعض تلك الآثار التي ذكرت، فأرسلت إليه الكتاب، وهو في مجلسه الأخير وعلمت على ذلك الموضع، وقلت للرسول: قل له: هذا الموضع يشكل عليه ولا يدري ما هو، فكتب فيها مصتفه المشهور، رحمة الله عليه، فمن كان عنده فضل علم فليجُد به»؛ ثم ذكر كلامًا مقتضاه التوقف. ففهم بعضهم أنه لو كان يقول بأنها لا تفنى لقال ذلك فكان العدول إلى ما ذكره مفهمًا الحيرة في أقل الأحوال المحتملة وهذا بعينه هو الذي يفهم من الرسالة المنسوبة إليه بتحقيق وتعليق الدكتور السمهري. وهو ما يفهم أيضًا من كلام ابن القيم المتقدم فإنه يفيد بقاء الإشكال عنده، ولو كان في ذلك المصنف ترجيح القول بفنائها وأدلته لكان كافيًا لمثل ذلك التلميذ من الرسالة مثل ذلك الشيخ، ولكان هو فضل ذلك العلم الذي استجوده ليدفع عنه الحيرة والتوقف.

الثالث: كان لخصومه حظ وافر في نسبة ذلك إليه، إما بسبب ما تقدم في الوجهين الأول والثاني أو بسبب محلهم أو هما معًا، فإنه قد يشتهر عن العالم ويحكى عنه قول لم يقل به بل ولا سمعه ولعله لم يخطر بقلبه. هذا أبو محمد ابن حزم يصرح في كتابه «حجة الوداع» و«المحلى» بأن السعي بين الصفا والمروة سبعة أشواط يبتدئ بالصفا وينتهى بالمروة، ولم يكتف بذلك بل رد على من يقول بخلافه بالنقل=

والحسّ ثم يشتهر بين الخاصة فضلاً عن العامة أنه يقول: الطواف بينهما أربعة عشر شوطًا ويعدّون هذا من شذوذه، وأغرب من هذا الحكاية التي فيها أنه لم يطلب العلم إلا بعد السادسة والعشرين، وكان ذلك أول دخوله المسجد... في قصة طويلة مشهورة تذكر في المجالس والمحاضرات، نعم ولا يحكيها إلا أهل العلم، منهم من يقولها مادحًا ومنهم من يقولها ذامًا، والقصة باطلة واقعًا وتاريخًا، وأما الإسناد فلا إسناد، وقد تفقه ابن حزم وطلب الحديث على بعض شيوخه الذين ماتوا وهو دون العشرين وكان طلبه قبل ذلك بسنين. وأعجب من هذا وذاك ومن كل عجيبة أنه يستفيض عن ابن تيمية نفسه أنه لم يحج ولم يعذروه في ذلك، فهلاً عذروه إذ لمزوه إعذارًا قائمًا على حسن ظن بمثل ذلك العالم المجاهد، ولقد رأيت السقاف المعاصر ذكر هذه الفرية في بعض كتبه وحكاها عن أحمد الغماري. قال أبو محمد: كذب السقّاف وما صدق الغماري، وصدق ابن تيمية إذ ذكر في حُرّ كلامه في أكثر من كتاب أنه حج إلى مكة ومن ذلك ما في الاقتضاء في أكثر من كتاب أنه حج إلى مكة ومن ذلك ما في الاقتضاء ص ٢٤٩٤.

وقد ذكر ابن تيمية عن بعض خصومه أنه كان يقول عنه إنه يقول: إن الله في زاوية وَلَدَ ولداً. ذكر ذلك في الفتاوى (٣/ ٢٥٥). وحكى ابن بطوطة في رحلته (ص9): أنه رأى ابن تيمية يخطب يوم الجمعة بدمشق فكان من جملة كلامه أنه قال: "إن الله ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا ونزل درجة من درج المنبر" وذكر قصة مفصلة. وهذه ليست أول كذبة في الرحلة.

والمقصود أنه يجب التروّي عند كل دعوى غريبة والتأمل في كل منقول لا سيما إذا كان الناقل خصمًا أو من في حكمه فإن غولبت في التصديق فلا تغلبن في النقل، والمقام لا يتحمل بسطًا أكثر من هذا، فإن الغرض متعلق بسواه. والله المستعان.

وألَّفَ الصَّنْعَانِ والشَّوْكاني واللَّموْكاني واللَّعبي والسُّبكِ وابْنُ تَيْمِيهُ وَصَنَّفَ الْوَالِدُ فِيْهَا الْكَشْفَا وَأَكْفَرَ النَّاسُ بِهِذَا الرَّمنِ

وابْنُ الْوَزِيْرِ الْعَالِمُ اليمَانِي وَمَا نَرَىٰ لِبعضها مِنْ باقِيَهُ واخْتَرْتُ بَعْدَ طُوْلِ بحْثِي الْوَقْفَا كَلاَمَهُمْ فِيْهَا بِمَا لَمْ يُسْمِن (١)



<sup>(</sup>۱) وتتابعت التصانيف بعد ذلك وممن صنف فيها العلامة الصنعاني والشوكاني وقبلهما العلامة محمد بن إبراهيم الوزير والذهبي، وألّف فيها السبكي رسالة يرد فيها على ابن تيمية لشهرتها عنه منذ ذلك الحين، وصنّف قبلهم ابن تيمية كتابًا في هذه المسألة كما تقدم، وبعض تلك المصنفات ـ ككتاب الذهبي ـ مفقود غير موجود، وصنّف فيها الوالد ـ متعه الله بالعافية في الدارين ـ كتابًا سماه «كشف الأستار» انتهى فيه إلى تبرئة الشيخين من القول بفناء النار، تبرئة سلك فيها مسلك الترجيح في ابن القيم واليقين المقطوع به في شيخه، ولم يظهر لي ذلك في «ابن القيم» ولا ظهر لي الصواب فيها بعد بحث ومباحثة في الكتب ومع أهل العلم، والله المستعان، وهو الفتاح العليم. وأكثر الناسُ في هذا العصر كلامهم في هذه المسألة تصنيفًا وجدالاً ومباهلة، ولم أر فيها ما يسمن ويغني إذ لا جِدَّة هناك لا في الدليل ولا في التدليل. والله أعلم.

### القول في الشفاعة وأنواعها

ثُمَّ الشَّفاعَةُ ثَمَانٌ تُنْتَضَى شَفَاعَةٌ عُظْمى، وَأُخْرَىٰ فِي فِئَهُ لِيَلْخُلُوا الْجَنَّةَ، ثُمَّ مَنْ أُمِرْ ثُمَّ الَّتِي في رِفْعَةِ الْمَنَازِلِ شَفَاعَةٌ فِي فِئَةٍ أَنْ يَلِجُوْا فِي النَّارِ حَتَّى يَخْرُجُوا، والسَّابِعَهُ كَلْذَا شَفَاعَةٌ لأَهْل جَنَّتِهُ

وَاقِعَةٌ بِسشَرْطِ إِذْنٍ وَرِضَا تَكَافَأَتْ خَيْرَاتُهُمْ وَالسَّيِّعَهُ بِهِ إِلَىٰ النَّارِ لِيتَّقِي الضَرَرُ وَقَدْ أَجَازَ هيذِهِ الْمُعْتَزِلِيْ بِلاَ حِسَابٍ، وَلقَوْمٍ وَلَجُوْا بِلاَ حِسَابٍ، وَلقَوْمٍ وَلَجُوْا تَأْتِي لِتَخْفِيْفِ الْعَذَابِ نَافِعَهُ كُلِّهِمُ لِيَدْخُلُوا بِرَحْمَنِهُ(۱)

<sup>(</sup>١) والشفاعة واقعة يوم القيامة بشرط إذن الله ورضاه. وهي ثمان:

الأولى: شفاعة عظمى في أن يأتي الله لفصل القضاء وهي خاصة بالنبي عَلَيْكُ.

الثانية: شفاعة في قوم تساوت حسناتهم وسيئاتهم ليدخلوا الجنة.

الثالثة: شفاعة في قوم أمر بهم أن يدخلوا النار ليدخلوا الجنة.

الرابعة: شفاعة في قوم دخلوا الجنة أن ترفع منازلهم ودرجاتهم، وهذه الشفاعة أجازها من خلّد أصحاب الكبائر كالخوارج والمعتزلة وكذلك الأولى.

الخامسة: شفاعة في إدخال قوم الجنة بغير حساب.

السادسة: في قوم دخلوا النار من ذوي الكبائر ليدخلوا الجنة. السابعة: شفاعة خاصة بالنبي ﷺ في عمه أبي طالب ليخفف العذاب عنه.

الثامنة: شفاعة النبي ﷺ في كل من استحق الجنة ليدخلها. ويخرج الله أقوامًا من النار بغير شفاعة بل بفضله ورحمته، وينشئ الله أقوامًا يدخلهم الجنة يملأ بهم ما فضل منها.

#### مسألة

وفِي الكَبائِرِ اضطِرابٌ شُهِرا والْحَقُ أَنَّ كُلَّ أَمرٍ أَحْبَرَا السَوَحْدِيُ أَنَّ كُلَّ أَمرٍ أَحْبَرَا السَوَحْدِيُ أَنَّهُ كَبِيدُرَةٌ وَمَا فِيْهِ وَعِيدٌ غَضَبٌ لَعْنُ دِمَا واللَّمَهُ: الهَمُ وَفِي الصَّغِيْرةِ خُلْفٌ لَهُمْ، وَقِيْلَ: غَيْرُ تَا وتِيْ (١)



<sup>(</sup>۱) وفي تعريف الكبيرة وعدد الكبائر خلاف مشهور، والحقُّ أن كلّ ما ترتب عليه حد أو جاء فيه وعيد بالنار أو اللعن أو الغضب أو كان مما يتعلق بدماء بني آدم المحرمة فهو كبيرة، وفي الصغيرة خلاف مبني على معرفة الكبيرة، قيل: ما عدا ما ذكرنا، أي: ما ليس عليه توعد بالنار... إلخ. وقيل: ما بين اللمم والكبيرة، ومن العلماء من جعل اللمم مرادقًا للصغيرة ومنهم من جعله الهم، والله أعلم.

### فصل في الإيمان بالقدر

وَسِرُّ رَبِّنا تَعالَىٰ الفَدَرُ إنَّ السَّعيدَ بِقَضَاءٍ سَعِدَا وَأَرْبَعٌ مسرانسبُ الإِنْسَمَانِ الْعِلْمُ كَتْبُ ثُمَّتَ الْمَشِيْعَةُ وَذُوْ اعْنِزَالٍ سَالِبٌ كُلَّ قَدَرْ وَذُوْ اعْنِزَالٍ سَالِبٌ كُلَّ قَدَرْ قَابَلَهُ الْجَبْرِيَّةُ السَّلاَّبُ أَمَا دَرَى الأَغْرَارُ أَنَّ السَّلاَبُ إِحَدَاهُ مَا دِينِيَّةُ مَرْضِيَّهُ وَقَدْ أُتُوا مِنْ حيثُ لَمْ يُفَرِّقُوا إِحْدَاهُ مَا دِينِيَّةٌ مَرْضِيَّهُ أَخْراهُ مَا إِرَادَةٌ كَوْنِيَّةً أَخْراهُ مَا إِرَادَةٌ كَوْنِيَّةً

لَسْمُ يَسَدُرِهِ مَسَلائِسَكُ أَوْ بَسَسَرُ وَذُوْ الشَّقَا بِمِثْلَه قَدْ بَعُدَا بِقَدَر: وَهْنِ عَلَى الإِنْقَانِ وَبَعْدَهَا الْخَلْقُ هِنِ الرَّابِعَةُ وَجَاعِلُ الأَقْدَارِ زَعْمًا لِلْبَشَرْ عَنْ خَلْقِهِ الْحَتِيَارَهُمْ فَخَابُوا عَنْ خَلْقِهِ الْحَتِيَارَهُمْ فَخَابُوا قَدْ نَسَبُوا الظَّلْمَ إِلَيْهِ، تَبَا عَنْ وَالإِرَادَتَيْنِ شَرْعًا فَشَقُوا وَيَامُ لُ اللهِ بِنَهَا شَرْعًا فَشَقُوا لِقَدَر وَم شِيئةٍ مَنْسُوبَةً الشَوْبَةُ(١) لِقَدَر وَم شِيئةٍ مَنْسُوبَةً مَنْسُوبَةً الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالُوبَةُ(١)

<sup>(</sup>۱) القدر سرّ الله تعالى في خلقه لا يعلمه ملك أو بشر، والسعيد سعيد بقضاء الله وقدره.

ومراتب الإيمان بالقدر أربع:

١- العلم. ٢- الكتابة. ٣ - المشيئة. ٤- الإيجاد.

فَصَيَّرَ الْجَبْرِيَّةُ الْعِبَادا إِذْ جَعَلُوْا صَلاَتَهُ وَحَجَّهُ وَجَعَلُوْهُ فَاعِلًا ذَوُوْ الْفَلدُرْ

مُنْ فَعِلِيْنَ دُونَ فِعْلِ سَادَا كَمَرَضٍ وَمِيْنَةٍ فِي الحُجَهُ دُوْنَ انْفِعَالٍ، ثُمَّ صَحْبُنَا الغُرَرُ

= وأهل السنة والجماعة يعتقدون أن كل شيء بقضاء الله وقدره وأن الله تعالى خالق أفعال العباد، والمعتزلة خالفوا في ذلك فسلبوا القدر وجعلوا المخلوق قادرًا استقلالاً فزعموا أن الله شاء الإيمان من الكافر ولكن الكافر شاء الكفر ونفذت مشيئته وهؤلاء هم القدرية النفاة، ويقابلهم الجبرية المحتجون بالقدر الذين سلبوا اختيار العبد وجعلوه مجبرًا على فعل المعصية وهؤلاء أعداء الله وأولياء إبليس الذي منهم من يعذره لأنه لم يكن له اختيار، وهم الذين يتهمون الجبار بالظلم من يعاقب عبيده على ذنب كانوا مسيرين فيه لا مخيرين نعوذ بالله من مثل هذا الكلام وأهله.

وقد أُتي هؤلاء من سوء فهمهم وعدم تأملهم في كتاب ربهم الذي دلّ على أن الإرادة نوعان:

إرادة كونية قدرية بشاؤها الله تعالى يدخل فيها الكفر والمكروه وضدهما قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَن يُرِدِ أَنّهُ أَن يُضِلّهُ يَجْعَلُ مَدَرُهُ ضَيَقًا حَرَجًا كَأَنّما يَضَعَكُ فِي السّكماة عَلَى اللّهُ الرّجْسَ عَلَى اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّا لَا لَا عَلَا اللّهُ الرّجْسَ عَلَى اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّا لَا لَهُ اللّهُ اللّهُ الرّجْسَ عَلَى اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّا اللّهُ اللّهُ الرّجْسَ عَلَى اللّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَّا اللّهُ اللّهُ الرّجْسَ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

٢- إرادة شرعية دينية يرضاها الله تعالى ويحبها، وبمقتضاها أمر عباده ونهاهم. قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ [النساء: ٢٧]، وقال: ﴿يُرِيدُ اللّهُ يَرِيدُ إِن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وقال: ﴿يُرِيدُ اللّهُ الْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، والإرادتان مجتمعتان في إيمان المؤمن، وتنفرد الأولى في حق العاصي. والصلعاء في اللغة: كل خِطّة مشهورة، والداهية، والأغرار جمع غِرت: من لا تجربة له.

قَدْ صَيَّرُوْهُ فَاعِلًا مُنْفَعِلاً والأُوَّلاَنِ نَسِظَرا بِسِعَيْنِ وَفِي «الشِّفَا» الشِّفَاءُ لِلْعَلِيْل

واجْتَزَوْوا مِنَ المَقَامَيْنِ كِلاَ عَـوْدَاءَ لاَ تُـبْـصِـرُ كُـلَّ فَيْسنِ دَحْضُهُمَا بِالْعَقْلَ والدَّلِيْلِ(١)

<sup>(</sup>۱) هذا الكلام فذلكة لما سبق، وحاصله: أن الجبرية جعلت العبد منفعلاً يجري عليه الحكم بمنزلة الآلة وحركته بمنزلة حركات الأشجار، فصلاته وصومه وحجه بمنزلة مرضه وموته، جعلوا ذلك في الحجة سواء. وأما القدرية النفاة فإنهم جعلوه فاعلاً محضًا غير منفعل في فعله، أما صحبنا أهل السنة نضر الله وجوههم فإنهم توسطوا في ذلك وجعلوا العبد فاعلاً ومنفعلاً واجتزؤوا من المقامين كليهما، والأولان كل منهما نظر بعين عوراء.

هذا فحوى كلام العلامة ابن القيم في كتابه القيم «شفاء العليل» في الباب الثامن عشر.

والغُرَرُ جمع أغَرُ: الشريف والأبيض من كل شيء. هكذا في القاموس، وقيل: لا يكون الغُرَرُ جمعًا لأغرّ في الأصوب، وما في النظم جارٍ على غير المشهور، والله أعلم.

# مناظرة ظهر فيها الحق في هذا الباب

تَنَاظَرَ القَاضِيْ مَعَ الحَبْرِ أَبِيْ سُبْحَانَ ذِيْ تَنَزُّو عَنْ فَحْسَا سُبْحَانَ مَنْ لا وَاقِعٌ فِي مُلْكِهِ سُبْحَانَ مَنْ لا وَاقِعٌ فِي مُلْكِهِ سَأَلَ قَاضٍ: هَلْ يُرِيْدُ الْكُفْرَا؟ سَأَلَ قَاضٍ: هَلْ يُرِيْدُ الْكُفْرَا؟ قَالَ: أَرَيْتَ إِنْ قَضَىٰ عَلَيَّ بِهْ قَالَ: أَرَيْتَ إِنْ قَضَىٰ عَلَيَّ بِهْ قَالَ أَبُوْ إِسْحَاقَ: إِنْ يَمْنَعُكَ مَا وَإِنْ يَكُنْ ذَاكَ لَهُ فَهُو يَخْصَ وَإِنْ يَكُنْ ذَاكَ لَهُ فَهُو يَخْصَ

إشحَاقَ، قَالَ ذَلِكُمْ وهُو أَبِيّ قَالَ أَبُوْ إِسْحَاقَ: ذُو الْجِرِشَىٰ إِلاَّ الَّـٰذِي يَـشَا، وَبَـعْدَ هــٰذِهِ قَالَ أَبُوْ إِسْحَاقَ: يُعْصَىٰ قَهْرَا؟ أَحْسَنَ أَمْ أَسَاءَ؟ يَا هــٰذَا انْتَبِهُ تَـمْلِكُهُ فَظُلُمُهُ قَدْ حُنِمَا مَنْ يَصْطَفِيْ فَأَنْحِمَ الْقَاضِيْ وعُصّ (1)

<sup>(</sup>۱) هذه مناظرة مشهورة وقعت بين القاضي عبدالجبار الهمذاني وكان معتزليًا، دخل على الصاحب بن عباد وكان عنده أبو إسحاق الإسفراييني وهو من محققي الأشاعرة. فقال عبدالجبار: سبحان من تنزه عن الفحشاء، ففطن أبو إسحاق وقال على الفور: سبحان من لا يقع في ملكه إلاً ما يشاء. ففهم القاضي أن أبا إسحاق عرف مراده، فسأله القاضي أيريد ربنا أن يُعصى فقال أبو إسحاق: أيُعصى ربنا قهرًا؟ قال القاضي: أرأيْتَ إن منعني الهُدى وقضى عليَّ بالردى أحسن أم أساء؟ فقال له أبو إسحاق: إن كان منعك ما هو لك فقد أساء وإن كان منعك ما هو له فالله يختص برحمته من يشاء، فانصرف من كان في المجلس=

= ممن حضر قائلين: والله ليس بعد هذا الجواب جواب، وقام المعتزلي محجوجًا إذ لم يستطع الكلام بعد جواب أبي إسحاق.

و «أبيّ» في عجز البيت الأول من الإباء. و «الجرشي» بكسر الجيم والراء و تشديد الشين مفتوحة: النفس، والمقصود: ذو النفس الأبية أيضًا. و «أريت» بحذف الهمزة بعد الراء لغة قرأ بها في الذكر الكسائي من السبعة، و «غص» بضم الغين: شرق بريقه.

#### ميالة

والرِّزْق فِي الْحَرامِ والْحَلاَلِ وَبالْحَلاَلِ خَصَّ ذُوْ اعْتِزالِ قِي الْحَرامِ والْحَلاَلِ فَ وَبالْحَلاَلِ خَصَّ ذُوْ اعْتِزالِ قِي الْمَانِ (١) قِيلُ لَا الْمَانِ (١) قِيلُ لَا الْمَانِ (١)



<sup>(</sup>۱) الرزق: هو ما ينتفع المرتزق بحصوله سواء كان المنتفع به حرامًا كالربا والخمر أو حلالاً، وخالفت المعتزلة في ذلك فقالوا: الحرام ليس برزق وفسروه تارة بما لا يمنع من الانتفاع به، وذلك لا يكون إلاً حلالاً وفسروه تارة بمملوك يأكله المالك، ويلزمهم على هذا التفسير أن ما تأكله الدواب ليس برزق وهو مصادم لقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَآبَةِ فِ اللَّرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦]، ويلزمهم على التفسير الأول بل على كلا التفسيرين أن من أكل الحرام - طول عمره - لم يرزقه الله تعالى أصلاً، ويلزمهم أيضًا أن يكون لذلك المنتفع به خالق آخر، وهذا ما لا يقولونه ولا يقول به أحد.

### القول في الصحابة وبيان فضلهم رضوان الله عليهم

ومِنْ أُصُولِ صَحْبِنَا الإِسْسَاكُ عَنْ وَبَعْضُهُمْ يَفْضُلُ بَعضًا فَالأَغَرِ وَبَعْدَهُ عُشْمَانُ أَوْ قَبْلُ عَلَيْ فَبَعْدَهُ عُشْمَانُ أَوْ قَبْلُ عَلَيْ فِي «فِصَلٍ» فَضَّلَ أَزْوَاجَ النَّبِيْ وضَلِ الطَّاعِنَ فِي خِلاَفَةِ وضَلِ الطَّاعِنَ فِي خِلاَفَةِ وَمَا رَوَوْهُ مِنْ مَسَاوٍ: كَذِبُ

صَحْبِ النَّبِيِّ فِي الَّذِيْ جَرَىٰ وَعَنَّ صِدِّيْ قُهُمْ أَفْضَلُ وَالثَّانِي عُمَرْ قَوْلاً نِ وَالْوَقْفُ لِبَعْضِ يَنْجَلِي عَلَى الْجَلِيلَيْنِ، وقُلْ: لم يُصِبِ عَلَى الْجَلِيلَيْنِ، وقُلْ: لم يُصِبِ أَحَدِهِمْ وَانْسُبْهُ لِلْجَهَالَةِ (') أَحْدِهِمْ وَانْسُبْهُ لِلْجَهَالَةِ (') أَحْدِهِمْ وَانْسُبْهُ لِلْجَهَالَةِ لَا الْحَدَهُالَةِ (') أَحْدِهِمْ وَانْسُبْهُ لِلْجَهَالَةِ لَا الْحَدَهُالَةِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللل

<sup>(</sup>١) من أصول أهل السنة والجماعة الإمساك عما شجر بين الصحابة وعرض لهم من اختلاف ونشر فضائلهم.

وبعضهم أفضل من بعض، فأفضلهم أبو بكر ثم عمر ثم عثمان وقيل: علي، وقيل: بالوقف فيهما، ويرى في كتاب «الفِصَل» أبو محمد بن حزم فَضْلَ أزواج النبي عَلَيْمُ على جميع الصحابة ولم يُصب ـ رحمه الله ـ وكل من طعن في خلافة أحدهم كالخوارج والرافضة فهو ضال.

و«عن» في آخر البيت الأول فعل ماض معناه: عَرض. والأغرّ في اللغة: الأبيض والشريف.

عَنْ وَجْهِهِ، أَوْ كَانَ فِيْهِ زَيْدٌ أَوْ وَلَيْسَ مَعْصُومًا مِنَ الصَّغَاثِرِ وَلَيْسَ مَعْصُومًا مِنَ الصَّغَاثِرِ إِنْ أَنْفَقَ الوَاحِدُ مِنْهُمْ نَحْوَ مُدْ زَلاَتهُمْ مَعْمُورَةٌ فِي جَنْبٍ مَنْ أَحْسَنَ الْقَوْلَ بِأَزْوَاجِ النَّبِيْ مَنَ أَحْسَنَ الْقَوْلَ بِأَزْوَاجِ النَّبِيْ

نَقْصٌ، فَفَتِّشِ الَّذِيْ فيهِمْ رَوَوْا كُلُّهُمُ نَعَمْ، وَلاَ الكَبَائِرِ خَيْرٌ مِنَ المُنْفِقِ تِبْرُا كَأْحُدْ فَصْائِسلِ الأَقْسَوَامِ إِيْ وَربِّسي وَصَحْبِهِ فَهْوَ بَرَا مِنْ رِيَبِ(۱)



<sup>(</sup>۱) والآثار المروية في مساويهم أكثرها كذب، ومنها ما غير عن وجهه، ومنها ما كان فيه زيادة أو نقص، وما صح هم معذورون فيه أخطأوا أم أصابوا لأنهم مجتهدون، وهم مع ذلك لا يعتقدون أنهم معصومون من الصغائر بل ولا الكبائر في الجملة، وقد ثبت عن النبي على فضلهم أن من بعدهم لو أنفق مثل جبل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه.

ثم إن زلاتهم النزرة ليست بشيء إذا قوبلت بفضائلهم ومحاسنهم فهي مغمورة في صحبتهم لرسول الله والنصرة والمجرة والأعمال الصالحة.

والبراءة من ريبة الطعن في الدين والدس في جنابه هي في حسن القول بأزواج النبي ﷺ وجميع صحبه الكرام لأن تفاصيل الشريعة منقولة عنهم وهم عدول بشهادة القرآن فمن طعن فيهم فقد طعن في الكتاب والسنة وماذا بقى بعد هذا.

#### تفريع

وَكُلَّ أَتْبَاعِ النَّبِيْ نُحِبُ والنَّاسُ شَنَّى فِي يَزِيْدَ الثَّاني وَمِنْهُمُ مُحِبُّه، ثُمَّ الأَحَبِ وَمِنْهُمُ مُحِبُّه، ثُمَّ الأَحَبِ وَلَيْسَ مِنْ صَحَابَةٍ، والأَوَّلُ

وَظَالِمٌ خُصَّ فَلاَ يُسسَبُّ فَمِنْهُمُ: الشَّاتِمُ باللسانِ أَن لاَ تَسُبَّ بَا أَخِيْ وَلاَ تُحِبّ أَيْ: عَمُّهُ، مِنَ الصِّحَابِ بَطَلُ<sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) وأتباع النبيِّ عَيِّة وصحبه رضي الله عنهم جميعهم نحبُهم ولا نحمل لهم في قلوبنا غلاً ولا حسيكة قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمَ فَي قَلُونِنَ رَبَّنَا أَغْفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا جَعَلَ فِي يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلُ فِي فَلُونِنَا غِلا لِللَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَحِيمُ ﴿ الحَسْرِ: ١٠]، ومن فَلُونِنَا غِلا لِللَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَحِيمُ ﴿ الحَسْرِ: ١٠]، ومن ظلم منهم لا نخصه بطعن أو لعن، وفي الصحيح مرفوعاً: «لعن المؤمن كقتله».

والناس مختلفون في أمر يزيد بن معاوية بن أبي سفيان، فمنهم اللاعن، ومنهم المحب، ومنهم من لا يسبّ ولا يحبّ، وهو الأولى والأحبّ، وليس السبّ نوعًا من الذكر يؤجر عليه المسلم، وأمّا ترك محبته فلأنه لم يصدر عنه ما يوجب ذلك فضلاً عن ظلمه وسيرته وأعماله التي توجب عدم ذلك.

و "يزيد" هذا ليس من الصحابة، فإن قومًا خلطوا بينه وبين عمّه يزيد بن=

## وَلاَ تُكَفِّر مُسْلِمًا بِذَنْبِ وَلَوْ عَلاَ، واتْبع سَبِيْلَ الصَّحْبِ وَلَا تُكَفِّر مُسْلِمًا بِذَنْبِ وَلَوْ عَلاَ، واتْبع سَبِيْلَ الصَّحْبِ وَلْتَمْنَعِ التَّفْسِيقَ بالتَّأَوُّلِ وُوْنَ هَوَى يُدْرَكُ مِنْ تَقوُّلِ (۱)

<sup>=</sup> أبي سفيان بن صخر الذي كان يقال له: يزيد الخير. قال ابن حجر في «الإصابة»: «كان من فضلاء الصحابة، من مسلمة الفتح».

<sup>(</sup>١) اعلم أن تكفير المشكوك في إسلامهم فضلًا عن المقطوع بإيمانهم نوع من التوتّب الذي لا يقيّده زمام ولا خطام، ومن جنس الجرأة المذمومة التي لا يضبطها برهان ولا يعقلها عقل. والإسلام بيّن من صاحبه والكفر بيِّن من صاحبه، وقد يطرأ على كلُّ ما يشبه عمل الآخر والأصل أن يردّ كلِّ إلى أصله في الحكم عليه عند الاشتباه، ولا يحكم على المسلم بالكفر والردّة إلاّ إذا ثبت الدليل البيّن في أن مرتكب ذلك كافر، غير متأول، أقيمت عليه الحجة، وتبيَّنت له فلجَّ وأعرض عنها، والعاقل من سلك سبيل السلامة وهو سبيل السلف الطيب أصحاب النبي ﷺ وأتباعه بإحسان، فإنهم لم يتفوُّهوا بإطلاق الكفر على الخوارج الذين كانوا يكفرونهم ويستحلون أبشارهم وأموالهم وورد فيهم من نصوص الوعيد الصحيحة ما ورد بل وصفهم علي بن أبي طالب رضى الله عنه بأنهم إخوة (أي: في الدين)، فقال: إخواننا بغوا علينا، وقال: من الكفر فروا. فاللازم للمسلم أن يزمُّ لسانه ويعلم أنه لم يُتعبَّد بتكفير من ظاهر حاله الإسلام ولا بالحكم عليه بأنه من أهل النار وأتى له ذلك ومن أين له أنه مات على اعتقاد ما كفَّره به إن كان صادقًا في الحكم عليه ابتداء، لا سيما أن التوبة تحصل بمجرد انعقادها في القلب ولو لم يعلمها أحد من خلق الله تعالى، ومن ضيّق على نفسه السبل وأهدى إلى غيره حسناته وتحمل وزر كلّ تابع له إلى يوم القيامة فقد ارتكب مطية الجرأة العزلى من كل أسلحة العلم والبصيرة والحيطة، وقد مضى في الكلام عن البدعة وأقسامها مما يتعلق بالتكفير والتفسيق بعض ما ذكر. والله المستعان.

#### مسألة

وَصَلِّ خَلْفَ كُلِّ فَاجِرٍ وَبَرِّ كَمَا رَوَوْا عَنِ التَّقِيّ ابْنِ عُمَرْ مِن الْتَقِيّ ابْنِ عُمَرْ مِن الْتِمَامِهِ وَرَا الحَجَّاجِ وَصَلِّ إِنْ مَاتُوْا عَلَيْهِم رَاجِي (١)

<sup>(</sup>۱) وصلٌ خلف كل بر وفاجر تحاشيًا للفرقة كما رووا عن التقي الجليل عبدالله بن عمر من صلاته خلف الحجاج بن يوسف، وإن ماتوا صلّ عليهم وأنت راجٍ لهم المغفرة وحسن العُقبيٰ. و«راجي»: خبر مبتدأ محذوف.

## القول في الأنمة والولاة وطاعتهم والدعاء لهم وعدم الخروج عليهم والبراءة من أهل البدع

وَلاَ نَسرَىٰ السحُرُوجَ عَسْ أَيْسِمّةِ وَلَوْ يَجُورُون وَنَدْعُو بِالرَّشَادُ وَلَوْ يَجُورُون وَنَدْعُو بِالرَّشَادُ إِنَّ السَّنَة والسِيِّ الأَمْسِرِ وَنَسْبَعُ السَّنّة والجَمَاعَة وَنَسْبَعُ السَّنّة والجَمَاعَة ذَوِيْ تَبَرِّ مِنْ كَلاَمِ الْمُرْجِئة ذَوِيْ تَبَرِّ مِنْ كَلاَمِ الْمُرْجِئة وَلَيْحَالَةِ الْسَخَوارِجِ وَلَيْحَالَةِ الْسَخَوارِجِ وَلْنَظَرَحُوا الْفُرْقَة أَو خُلْفًا أُبِيْ وَلْتَظرَحُوا الْفُرْقَة أَو خُلْفًا أُبِيْ

وَسَمْعُنَا حَقَّ لَهُمْ فِي الطَّاعَةِ لأَنَّ في صَلاَحِهِمْ نَفْعَ العَبَادُ بالخَبْرِ والرَّشادِ بَعْضُ البِرِّ(۱) إنَّ يعدَ اللّهِ عَلَى الجَمَاعَهُ وتسومِ كَرَّامٍ وَمِنْ كُلِّ فِئَهُ وَكُلِّ رَافِضٍ مَضَى أَوْ سَيَجِيْ أَرْضَ الْفَلاَ يَخْلُ لَكُمْ وَجُهُ الأَبِ(۱)

<sup>(</sup>۱) ولا نرى الخروج عن الأئمة وولاة الأمر ولو حصل منهم جور ولا نرى الدعاء عليهم وطاعتنا لهم حق واجب ما لم يأمروا بمعصية، ولا ننزعُ يدًا من طاعتهم، والدعاء لهم بالخير والرشاد والصلاح من البر والخير لأن في صلاحهم صلاح العباد والبلاد.

<sup>(</sup>٢) ونتبع السنة والجماعة مجتنبين الشذوذ متبرئين من كلام المرجئة والكرامية وكل فرقة زائغة ومن أقوال الخوارج والرافضة، مع اطراح الفرقة والخلاف المرفوض: الذي لا معنى له إلا قصد المخالفة أو كانت المصلحة فيه أقل.

= و"يخُل لكم وجه الأب» جواب الأمر وهو كناية قصد بها التلويح عن حصول خالص المحبة المطلقة من كلّ، و"من ائتمامه» بكسر النون ويجوز الفتح.

و «ذوي»: حال من فاعل «نتبع»، و «قالة» مصدر قال يقول، و «أبي»: فعل ماض مغير الصيغة.

## القول في الفرقة الناجية

وَالْفِرْقَةُ النَّاجِيةُ الَّتِي عَلَى وَ لَا النَّادِ إِلاَّ وَاحِدهُ الْبَعْضِنَا، وَهِيْ لَدَى الْجَمَاهِرِ لَبَعْضِنَا، وَهِيْ لَدَى الْجَمَاهِرِ لَبَعْضِنَا، وَهِيْ لَدَى الْجَمَاهِرِ لَبَعْضِنَا، لَحَدِيْثَ كُلَّهُ كَمَا لَبُعْ بُلُوتَةً فِيْهَا وَكَانَ الْمَقْبَلِيْ

نَهْجِ النَّبِيِّ وَالصَّحَابَةِ الْمَلاَ زِيَادَةٌ ضَعِبْهَةٌ مُجَرَّدٌهُ صَحِيْحَةٌ، ونَجْلُ حَزْمِ الظَّاهِرِي فِي "فِصَلِ"، وَذُو السَّلاَسِلِ حَمى وَجَّة مَعْنَاهُ بِتَوْجِيْهٍ عَلِيْ



<sup>(</sup>۱) والفرقة الناجية هي من كانت على ما كان عليه النبي ﷺ وصحبه، وزيادة: "كلها في النار إلا واحدة" زيادة ضعيفة مجرّدة من الصحة عند جماعة، حكى ذلك الشوكاني وضعفها صاحب "الروض الباسم" وهي لدى الجمهور صحيحة، وضعف الحديث كله أبو محمد بن حزم في كتابه "الفصل"، وصحح تلك الزيادة الألباني في السلسلة الصحيحة، ووجه المَقْبَلي معناه بتوجيه حسن نقله عنه في السلسلة.

#### خاتمية

إعْلَمْ هَدَاكَ الله أَنَّ الْعِصْمَهُ وَلاَ تُجَاوِزْ قَدْرَ مَا حُدَّ لَكَا لِكُلِّ مُنْكَرٍ وَعُرفِ العُرْفِ لِكُلِّ مُنْكَرٍ وَعُرفِ العُرْفِ وَسَكَنَ الفُوادُ والْمَعْرِفَةُ وَسَكَنَ الفُوادُ والْمَعْرِفَةُ فَلاَ تَخَفْ إِنْ كُنْتَ قَدْ وَصَفْنَهُ وَدُوْنَ ذَاكَ فَاصْمُتَنْ، وَلاَ تُلِقُ مَنْ رَامَ مَا يُحْظَرُ عَنْهُ عِلْمُهُ مَنْ رَامَ مَا يُحْظَرُ عَنْهُ عِلْمُهُ عَنْ خالِصِ التوحيدِ وَالْمَعْرِفةِ عَنْ خالِصِ التوحيدِ وَالْمَعْرِفةِ

أَنْ تَطْرَحَ الْهَوَىٰ اطِّرَاحًا ثَمَّهُ إِنَّ قِبُوامَ السِّيْنِ فِي إِنْكَارِكَا فَكُلُّ مَا فِي الْوَحْيِ جَاءَ يَكْفِي وَفَكُلُّ مَا فِي الْوَحْيِ جَاءَ يَكْفِي وَوَرِنَتْ يَسْقِينَهُ الأَئِسَمَةُ الأَئِسَمَةُ الأَئِسَمَةُ النَّيْسَةِ النَّيْسَةِ النَّفْسِه اللَّبَسَّةُ نَفْسِه اللَّبَسَّةُ فَسِه اللَّبَسَّةُ فَسَلَكَ هَمَّ تَكْلِيْفٍ يَشُقَّ نَفْسَكَ هَمَّ تَكْلِيْفٍ يَشُقَّ وَلَا مُنَافِقًا عَلَى وَسُوسَةً (١) وَعَادَ تَائِهًا عَلَى وَسُوسَةً (١)

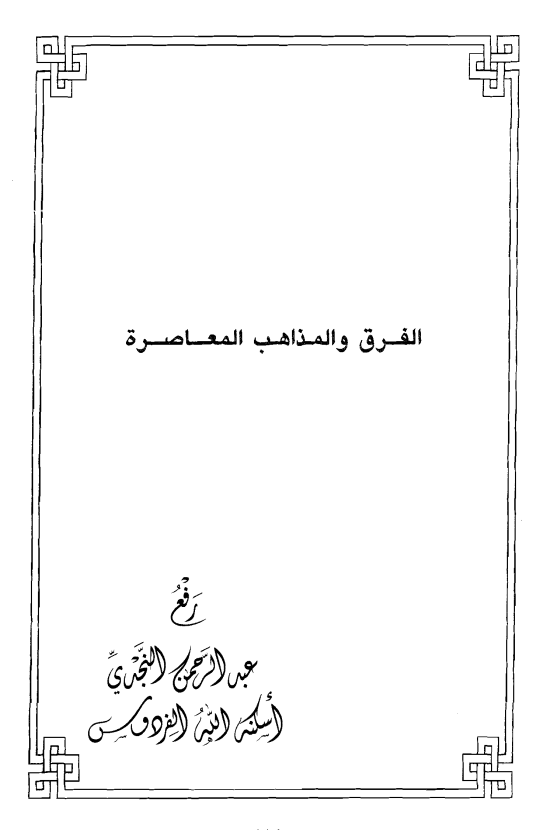
<sup>(</sup>۱) اعلم ـ هداك الله ـ أن العصمة في الدين: أن تعرف قدر نفسك ولا تجاوز مقدار ما حُدَّ لك، فإن من قوامِ الدين إنكارك لكل منكر، ومعرفة المعروف، فما كان أصله في الكتاب والسنة، وسكنت إليه الأفئدة، وتوارثت علمه الأمة، فلا تخافن إن كنت قد وصفت ربك بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله وما لم يكن كذلك فاصمت عنه كما صمت عنه الرب تعالى، ولا تكلّف نفسك وعقلك بما لم تكلّف به ولا تدركة، وما سكت عنه الوحي محظور عنك علمه، وإن رُمت وطلبت ذلك حجبك ...

وَهِهُنَا يَتِمُّ نَظْمُ الْمُعْتَقَدْ وَبَعْدَهُ نَظْمُ المَذَاهِبِ ٱتَّقَدْ رَبِّ أَعِنْ حَافِظُهُ وَكُنْ لَهُ مُسَلِدًا إِذَا حَوَاهُ كُلَّهُ

<sup>=</sup> ذلك الفعل عن خالص التوحيد والمعرفة وعدت تائهًا موسوسًا.

وقوام الدين بكسر القاف: قيامه، و«ألبتة»: بهمزة قطع وهو في بعض نسخ القاموس بهمزة وصل والمعتمد منها ما فيه القطع، والوجهان جائزان.

رَفْعُ بعبں (لرَّحِمْ إِلَّهِ (الْهُجُنِّى يُّ (سِلنَمُ (البِّرُ (الِفِرُوفَ مِسِّى



رَفْعُ بعب (لرَّعِمْ إِلَى الْهُجَّنِّ يُّ (سِلنم (لاَيْمُ (الِفِرُوفِي بِسَ

#### الإباضية والخوارج

هُمْ فِرْقَةٌ مِنْ فِئة الحَوَارِجِ مِنْ صَحْبِهِمْ سَلِيْلُ زَيدٍ جَابِرُ قَالُوا بِخُلْقِ «الذِّكْرِ»، والصِّفَاتُ أَقْوَالُهُمْ حَوْلَ الْمَجازِ دَائِرَهْ وَكَفَّرُوا مُرْتَكِبَ الْكَبِيْرَةِ وَسَوَّغُوا تَسقِيَّةً، وَأَوْرَدَا وانْنَسَبَ القَوْمُ لِعَبْدِ اللّهِ

نَاشِئةٌ، وَنَظْمُهَا سَوْفَ بَجِيْ وَابْنُ حَبِيْبٍ الرَّبِيْعُ الآخَرُ لَدَيْهِمُ بَا صَاحِبيَّ النَّاتُ وَلاَ بَسرَوْنَ رُؤْيَةً فِي الآخِرُهُ وَخَلَّدُوهُ بَعْدُ في ﴿النَّارِ اَلَّى ...﴾ وَخَلَّدُوهُ بَعْدُ في ﴿النَّارِ اَلَّى ...﴾ نَجْلُ حَبِيْبِ بَعْضَ ذَاكَ مُسْنَدَا إبَاضِ المُقَاعِسِي الدَّلَاهِ(١)



<sup>(</sup>١) كثير الحيرة.

#### الخوارج

قِيْل لَهُمْ: نَواصِبٌ، شُرَاةُ إِذْ خَلَعُوا أَمْرَ الإِمَامِ الْحَيْدَرِيْ إِذْ خَلَعُوا أَمْرَ الإِمَامِ الْحَيْدَرِيْ فَمِينَهُمْ ذَوُوْا ابْنِ وَهْبِ الرَّاسِبيْ وَالسَّبَّحَدَاتُ نَجْدَةُ بْنُ عَامِرِ وَالسَّبَحِدَةُ بْنُ عَامِرِ وَالْمَنْ بَنْ عَامِرِ وَالْمُحْدَدُ الْعَجَارِدَهُ وَالْمُحُدُمُ بِالكُفْرِ عَلَى المُخَالِفِ وَالْحُكُمُ بِالكُفْرِ عَلَى المُخَالِفِ وَالْحُكُمُ بِالكُفْرِ عَلَى المُخَالِفِ كُلُ المُخَالِفِ وَمُنْ وَاللَّكَبَائِدِ وَمِنْهُمُ أَصْحَابُ ذِيْ إِساضِ وَمِنْهُمُ أَصْحَابُ ذِيْ إِساضِ وَفِينَامٌ تَبْرأً وَنِيْ إِساضِ وَفِينَامٌ وَنَامٌ أَنْهُمُ أَنْهُ أَنْهُمُ أَنْهُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أ

مَارِقَةً، حُكْمَيَةً، بُغَاةً وَافْتَرَقُوا لِعَشَرٍ مَعْ عَشَرِ وَافْتَرَقُوا لِعَشَرٍ مَعْ عَشَرِ وَابْنُ أَبِيْ عَاصِمٍ المُحَارِبِيْ وَابْنُ أَبِيْ عَاصِمٍ المُحَارِبِيْ فُسَمَّ ذَوُوْا زِيَادٍ بُسْنِ الأصفَرِ وَمِنْهُمُ وَاقِفَةٌ عَلَى حِدَهُ مَعَ الخُرُوْجِ عَنْ إِمَامِ الحَقِّ فِيْ مَعَ الخُرُوْجِ عَنْ إِمَامِ الحَقِّ فِيْ فِي النَّارِ قَوْلُ جَمْعِهِمْ فِي سَائِرٍ فِي النَّارِ قَوْلُ جَمْعِهِمْ فِي سَائِرٍ وَقَدْ جَرَىٰ قَوْلُهُمُ فِي الْمَاضِيْ وَقَدْ جَرَىٰ قَوْلُهُمُ فِي الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَقَدْ جَرَىٰ قَوْلُهُمُ وَي الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعِنْ الْمَاضِيْ وَالْحَالِحِ، وَهِا ذَا نَسَائِلُو الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمُحْمِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمَاضِيْ وَعَنْ الْمُعْمُ فِي النَّالِ الْمُعْمُ وَالِحِ، وَهِا لَا الْمُعْمُ الْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْمِيْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَلَامُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَلَالْمُعْمُ وَلَهُمُ وَلِيْمُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَلَهُمُ وَلَامُ الْمُعْمِومُ الْمُعْمِومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعِلَى الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُ الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَلَامُ الْمُعْمِ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعِلَى الْمُعْمِولُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعِلَى الْمُعْمُ وَالْمُعِلَى الْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْم

## أهل الاعتزال

مَالَ ـ تَعَصَّبًا ـ ذَوُوْا اعْنِزَالِ مَجْلِسَنَا وَاصِلُ حِيْنَ سُيْلاً لَسْتُ أَفُوْلُ: كَافِرٌ أَوْ فَاضِلُ وَ«ابْنُ عُبَيْدٍ» «بَحْرٍ» «الإِسْكَافِيْ» وَوُلْدُهُ «عَبْدُالسَّلاَمِ» النِّسْكَافِيْ» وَوُلْدُهُ «عَبْدُالسَّلاَمِ» النَّائِيْ وَوُلْدُهُ «عَبْدُالسَّلاَمِ» النَّائِيْ وَالْوَعْدُ، والتَّوْحِيْدُ، كُلُّ أَصَّلَهُ وَالْوَعْدُ، والتَّوْحِيْدُ، كُلُّ أَصَّلَهُ وَزُعَمُوْا خَلْقَ كِتَابِ الْبَارِيْ وَرُعَمُوا خَلْقَ كِتَابِ الْبَارِيْ وَرُعَمُوا خَلْقَ كِتَابِ الْبَارِيْ فَلَيْ رَبُّهُ فَي وَرَعَمُوا خَلْقَ كِتَابِ الْبَارِيْ فَلَي رَبُّهُ فَي اللهِ بِلَالْ الْمِنْ فَلَي وَلُهُ فَي وَارَةِ فَي وَالْ فَي الْخِيرَةُ وَهِ وَالْ وَهِي وَارَةِ وَهِي وَارَةِ وَهُلُولُ رَبُعُهُ قَالَ فَيهُ الْخِيرِهُ وَهِي وَارَةِ وَهُلُ نَرَافِي هُ قَالِ فَيهُ الْخِيرَةُ وَهُمُ وَدِ» (٢) وَحُمُ وَدِ» (٢) وَعُمُ وَدِ» (٢)

<sup>(</sup>١) أي: في الدنيا.

<sup>(</sup>۲) الزمخشري.

يُسَبِّهُ الرُّؤْيَةَ بِالرُّؤْيَةِ لَمْ فَيَا لَهُ مِنْ كَلِهِم قَوِيً فِي النَّارِ ذَا كَبِيْرَةٍ وَأَبَّدُوْا بَيَانُهُ وَبَعْضُ ذَاكَ فِي الْفِرَقْ (بالْفَتْحِ والشَّدِ وَكَالنَّظَامِ) وَنَحْوُهُ والحمدُ لِلمَانِظامِ)

وَقَوْلُ طه: «سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ» يُشَبِّهِ الْمَرئِيَّ بِالْمَرْئِيِّ وَحَطَّلُوا أَسْمَاءَهُ وَخَلَّدُوْا وَمَطَّلُوا أَسْمَاءَهُ وَخَلَّدُوْا وَمُونِهُ سَبَقْ وَمُرْجِئٌ كَالأَشْعَرِيْ، كَرَّام ضِمْنًا مَضَوا، وَحِرْبُ ذِي صَفْوَانِ



## أهل التشيع

كُلُّ مُفَضِّلٍ عَلَىٰ الْجَمِيْعِ
وَقَالَ عَنْهُ: إِنَّهُ مَنْ أُوْصِيْ
واخْتَلَفُوا: فَوِنْهُمُ الفُجَّارُ
وَمِنْهُمُ الفُجَّارُ
وَمِنْهُمُ مَنْ مَالَ الإعْتِدَالِ
وَكُلُّ ذِيْ تَشَيِّعِ مُصْطَلِّحِ
وَكُلُّ ذِيْ تَشَيِّعِ مُصْطَلِحِ
وَالْقَوْمُ فِيْ خِطَابِهِمْ تَقِيَّهُ
وَكُلُّنَا مِنْ شِيْعَةِ الْمُطَاعِ

عَليَّا النَّحْرِيْرَ فَهُوَ شِيْعِيْ بِهِ مِنْ أَحْمَدُ النَّبِيِّ المُوْصِيْ وَمِنْهُمُ الفُسَّاقُ والأَشْرَارُ وَهَوُلاَ أَوْلَى بِالإِسْمِ الْعَالِيْ فالرَّفْضُ فِيْهِ آيَةٌ لَمْ تَبْرَحِ فالرَّفْضُ فِيْهِ آيَةٌ لَمْ تَبْرَحِ فَكُنْ عَلَى حِنْقِ وَذَا رَوِيَّهُ والآلِ والأَصْحَابِ وَالأَنْبِاعِ



### أهل التصوف

<sup>(</sup>١) الشيخ المسن.

<sup>(</sup>٢) أي: عام (٦٣٤هـ).

<sup>(</sup>٣) المريض.

انْتَسَبُوا، والشَّاذِلِبَّةُ الأُمَمُ وانْتَشَرَتْ فِي مَغْرِبٍ وَفِي الْبَمَنْ مَنْسُوبَةٌ، وَفَرَّخَتُ فِي الْهِنْدِ

هنذا، وَقَوْمٌ لِللنَّسُوقِيْ إِبْرَهَمْ انْتَسَبُوا لِلشَّاذِلِيْ أَبِي الْحَسَنْ وَنَحُوهَا الَّتِي لِنَفْشَبَنْدِ



#### الاثنا عشرية

انْتَسَبَ الْقَوْمُ إِلَىٰ اثْنَىٰ عَشْرِ مُحَمَّدُ بْنُ حَسَنِ نَجْلِ عَلِيْ سَلِيْلِ مُوْسَى الكَاظِمِ بْنِ جَعْفَرِ سَلِيْلِ مُوْسَى الكَاظِمِ بْنِ جَعْفَرِ نَجْلِ عَلِي الْحُسَيْنِ مُوْلُودِ الْحَسَنْ نَجْلِ عَلِي الْحُسَيْنِ مُوْلُودِ الْحَسَنْ وَسِنْخُ (۱) هِ هُ لَاء صِنْوُ (۲) سَبَإِ وَسِنْخُ (۱) هِ هُ لَاء صِنْوُ (۱) سَبَإِ وَأَظْهَرَ الإِسْلاَمَ وَهُ وَ الكَائِدُ وَأَظْهَرَ الإِسْلاَمَ وَهُ وَ الكَائِدُ وَقَالَ اللَّهُ الْحَسَنِ لِنَعْمِهِ، وَزَعْمُوا أَنَّ الكِتَابُ وَانْتَظُرُوا انْبِعَاتَ نَجْلِ الحَسَنِ وَغَلُوا وَسُطُ «سَمُرًا» الآنَا وَكَفَرُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَكَفَرُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَكَفَرُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَكَفَرُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَكُفُرُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَكُولُوا صَحْبَ النَّبِيِّ وَغَلُوا وَلَا السَّعْوَائِفِ اللَّوَافِضُ وَالْخُولُ النَّالِيَّ وَغَلُوا وَلَا اللَّوْائِفِ اللَّوْوَافِضُ وَالْفِي اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوَافِضُ اللَّوْوَافِضُ اللَّوْوَافِضُ

أَسْمَاؤُهُمْ تُمْلَىٰ بِهَذَا الشِّعْرِ نَجْلِ مُحَمَّدِ الجَوَادِ بْنِ عَلِيْ وُلْدِ مُحَمَّدِ السَّرِيِّ الْبَاقِرِ فَتَى عَلِيٌ، نَمَّ نَظْمُهُمْ حَسَنْ وَهْ وَ يَسَهُ وْدِيُّ أَتَى لِللْمَلِإِ وَهْ وَ يَسَهُ وْدِيُّ أَتَى لِللْمَلِإِ لأَهْلِهِ العَمَرَّدُ (٣) الْمُعَانِدُ وَغَيْرِهُا، وَانْقَادَ هِوَلاءً مُحرَّف، وَصَنَّفُوا «فَصْل الخِطَابُ» مُحرَّف، وَصَنَّفُوا «فَصْل الخِطَابُ» الْمَسْكَرِيِّ فِي خِتَامِ الزَّمَن فَضَلَّدُوا الْعَنْقَاءَ والْخِيللانَا فِي عِصْمَةِ الأَئِمَّةِ الأَلَىٰ خَلَوْا وَمَنْ نَحَىٰ كَقُرْمُطِ، ومَنْ رَضُوْا وَمَنْ نَحَىٰ كَقُرْمُطِ، ومَنْ رَضُوا

<sup>(</sup>١) أصل.

<sup>(</sup>٢) ابن.

<sup>(</sup>٣) الخبيث الداهية، كما في القاموس.

كَمِثْلِ مَا فِي «الْجَفْرِ»، وَ«الْبِطَاقَةِ» وَ«جَدْوَلٍ»، و «الهِفْتِ»، و «الرِّسَالةِ»

#### البابية والبهائية

في عام (غُرْس)(١) أَعْلَنَ الْمِرْزَا عَلِيْ ثُمَّ الْبَهَا فَقُرَّةُ الْعَيِنِ الَّتِيْ وَهُمْ فُرُوْحُ الرُّوْسِ والْيَهُوْدِ وَكُمْ يَصُومُوْا فوق (طَيْ)(٢) فِي السَّنَةِ وَحَرَّفُوا القُرْآنَ فِيْ تَفْسِيرِهِمْ ﴿إِذَا الْعِشَارُ عُطِلَتْ﴾ أي: أبدلا فُمَّتَ قَالُوا: (الصُّحُفُ المنشَرَهُ) وَإِنْ لَقِيْتَ مِنْهُمُ فَدْمًا تَرَىٰ

بَابِيَّةً وَأَنَّهُ الْبَابُ الْعَلِيْ مِنْ زَوْجِهَا فَرَّتْ رَجَاءَ النُحُلَةِ والإنْجِلِيْزِ والأَفَاعِي السُّوْدِ وَمَنَعُوا قراءَةً في السُّنَّةِ فَأَضِحَكُوا الثَّكْلي، وَمِنْ تَزْوِيْرِهِمْ فَأَضِحَكُوا الثَّكْلي، وَمِنْ تَزْوِيْرِهِمْ مكانها سَيَّارَةٌ تَفْرِيْ الفَلاَ جَرَائِلَةٌ وَصُحُفٌ مُنْتَشِرَه فِيْ قَوْلِهِ تَنَاقُضًا وَمَا دَرى فِيْ قَوْلِهِ تَنَاقُضًا وَمَا دَرى

<sup>(</sup>۱) أي: ۱۲۹۰هـ.

<sup>(</sup>٣) أي: تسعة عشر يوماً.

#### البوذية

زَعِيْمُهُم «بُوذًا» أَي: الدَّاهي الْفَتِيْ خُسُونَةٍ وَلِصَفَاءِ الْفَلْبِ بُصَفَاءِ الْفَلْبِ بِالنَّهُ ابْنُ الله ثُمَّ ضَاعُوا لِانْعَامِ لِأَنَّهُ ابْنُ الله ثُمَّ ضَاعُوا لِأَنْهُ ابْنُ الرَّبِّ ذِي الإِنْعَامِ وَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الظُّهُ وَوَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الظُّهُ وَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الظُّهُ وَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الظُّهُ وَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الظُّهُ وَنَرَكُوا الطَّعَامَ بَعْدَ الطَّهُ وَرَعَوا وَدَعَوا وَكُورِيَا، النَّيْبَالِ، بُورْمَا، السِّنْدِ وَكُورِيَا، النِّيْبَالِ، بُورْمَا، السِّنْدِ



#### التجانية

فِيْ عَامِ أَلْفٍ وَمِئَهُ وَسِتَهُ وَسِتَهُ وَسِتَهُ وَسِتَهُ الْفُاسِيُّ فِي وِعُسَدُهُ الْفَاسِيُّ فِي وَابْنَدَحُوْا لَهُمْ صَلاَةَ الفَاتِحِ وِسِنَ الآلاَفِ بِسِستِّ مَسرَّاتٍ مِسنَ الآلاَفِ وَيَدَّعِيْ قُطْبُهُمُ لُقْيَا النَّبِيْ وَمَا انْتَراهُ مِنْ هُرَا خَيْرًا يَرى وَعَا انْتَراهُ مِنْ هُرَا خَيْرًا يَرى وَعَا انْتَراهُ مِنْ الْمَرَا خَيْرًا يَرى وَعَا انْتَراهُ مِنْ الْمَرَا خَيْرًا يَرى وَعَا الْمَدِيْ وَعَلِيمًا الْمَدِيْ وَعَلِيمًا الْمَدِيْ وَعَلِيمًا الْمَدِي وَعَلِيمًا الْمَدِي الْمُرْبِقَادٍ كُلفُرِيْ

نِسْعِیْنَ أَحْمَدُ التِّجَانِیْ مَتَّهُ (۱)

بِلاَدِ مَخْرِبٍ عَلَیٰ تَصووْفِ
وَأَنَّهَا أَفْضَلُ مِنْ فَواتِحِ
وَلَمْ یَغِبْ غَیْبٌ عَنْ الأَشْرَافِ
د صَلَّی عَلَیْه الله - یا وَیْحَ الْغَبِیْ
مِنْ اسْمِ رَبِّی، والدُّعَا بِه حَرَا (۲)
وَقُلْ بِأَفْرِقْیَا هَوَاهُمْ یَسْرِیْ

(١) مدَّهُ.

<sup>(</sup>٢) المراد: أنه يدعي فضل صلاة الفاتح على الأسماء الحسنى وأن الدعاء بها حرام، ورخم دون نداء للضرورة.

#### التفريب

وَصَاحِبُ التَّغْرِيْبِ يَابْنَ الأَكْرَمِ بِالْمَنْهَجِ الغَرْبِيِّ فِي الْأَسْلُوبِ كَالْبَازِجِيْ وَبُطْرُسِ البُسْتَانِيْ وَقِرنِهِ - عَلَى غُمُوضٍ - واعْلَمِ كذا النَّصارَيْ، والْتَقُوا ودَبَّرُوا

يرمِي إِلَى صَبِغِ حَيَاةِ الأُمَمِ وَقَدْ هَوَىٰ بَعْضٌ بِذَا التَّغْرِيْبِ وَابْنَيْ حُسَيْنٍ والْفَنَى الأَفْفَانِيْ أَنَّ اليَهُودَ خَلْفَ هنذَا السَّقَمِ أَمْرَهُمُ مَعَ الَّذِيْنَ اسْتَعْمَرُوا



## حزب البعث الاشتراكي

أنْسشَاهُ صَلاَحٌ الْبَسِطَارُ قُبَيْلَ نِضفِ قَرْنِ «كَ»(۱) الْمِيْلاَدِيْ وَقَدْ حَوَىٰ الدُّرْزِيَّ والنُّصَبْرِي أَفْكَارُهُمْ مِنْ رَهَبُوتِ مَارِكسْ وَلَيْسَ لِلدِّيْنِ مَكَانٌ يَكْمُنُ

وَعَفْلَتُ وَثُلَّهُ الشَّرَارُ وَكُلُهُمْ لاَهِ عَنِ اعْنِفَادِ وَصَاحِبَ الإِنْجِيْلِ والْكُفَيرِيِّ مَنْزُوْعَةٌ بِسَجْلِ كُلِّ مُنْتَكِسْ لَدَيْهِمُ، وَعَمَّهُمْ تَعَلْمُنُ



<sup>(</sup>١) الكاف ترمز إلى عشرين، أي: القرن العشرين.

# الدروز

وَقِيْلَ: مِنْ عُرْبٍ وَفُرْسٍ وَعَجَمْ

أَصْلُ الدُّرُوْزِ مِنْ تَنُوْخَ وَلَخَمْ وَأَلَّهُوا الْحَاكِمَ نَجْلَ الْفَاطِمِيْ فِيْ أَوَّلِ النَّحَامِسِ سَفَّاكَ الدَّمِ وَهُمْ قَرِيْبٌ مِنْ ذَوِيْ نُصَيْرِ فِيْ كُفْرِهِمْ وَمَنْهِجِ وَالسَّيْرِ



#### الرأسمالية

قَامَتْ علَىٰ فَلْسَفَةِ الرُّوْمَانِ
وَهْيَ تُنَمِّيْ مِلْكَ فَرْدٍ، وَتَرَىٰ
وَأَعْلَنَتْ حُرِيَّةَ الأسْعَادِ
وَأَعْلَنَتْ أُحُلِّ الْقَوِيِّ مَا مَلَكْ
وَلَاضْطِرَابَ فِي البُيُوْعِ والْقِيَمْ

«السرَّأْسُ مالٍ» فِي ذِهِ الأَزْمَانِ حُرِّبَةَ الْمَالكِ فِي جَلْبِ النَّرَا والحَرِّبَة الْمَالكِ فِي جَلْبِ النَّرَا والحَرِّبَا والاحْرِّبَا والاحْرِّبَا وَالاحْرِبَا وَصَمِيْنَ فُهُمْ وَتَرْكَهُ وَلَنْ هَلَكُ وَمَا خَالَفَ الدِّيْنَ القِيَمْ (١) وَه كَذَا مَا خَالَفَ الدِّيْنَ القِيَمْ (١)



<sup>(</sup>۱) قيم الأولى: جمع قيمة، والثانية وصف كزيم، وعِدى، وروى، وسِوى.

#### السيخ

السّيْخُ فِرْقَةٌ مِنَ الْهُنُودِ شِعَارِهِم تَرْكُ اجْتزاز الشَّعَرِ وَخِرْقَةٌ تَحْتَ السَّرَاوِيْلِ، مَعَا وَوَضْعُ حَرْبَةٍ صَغِيْرةٍ عَلى وَهُمْ أُولُواْ جَوْرٍ، وَظُلْمٍ، غِلْظَةِ والرُّسُلَ والْكِتَابَ لَمْ يُقَدِّسُوا وأَبْغَضُوا الْهِنْدُوسَ والإِسْلاَمِي<sup>(۲)</sup>

دَعُوا بِقَرُنِ (وَي)(۱) إِلَىٰ التَّوْحِيْدِ
إلَىٰ الْمَمَاتِ لِبْسَةُ الْأَسَاوِرِ
مُشْطٍ صَغِيْرٍ فَوْقَ رَأْسٍ وُضِعَا
وَسَطِهِ حَتَّى يَكُونَ بَطَللاً
وَسَطِهِ حَتَّى يَكُونَ بَطللاً
وَيُنْكِرُوْنَ سَافِرَ الْمُعْجِزَةِ
وَقُدَّسُوا الْأَبْقَارَ ، والْخَمْرَ احْتَسوا واطَّرَحُوا مَعَانِيَ السَّلاَمِ

CO TO

<sup>(</sup>١) أي: السادس عشر.

<sup>(</sup>٢) أي: كلَّ ما ينسب إلى الإسلام.

#### الشيوعية

وضَعَهَا مَارِكُسُّ الأَلْمَانِي وَلاَ إِلَسهَ وَالْسحَسيَساةُ مَسادَّهُ وَأَعْملنَ الشِّرْكةَ فِي الْبِلاَدِ وَحَارَبَ الْمَسْجِدَ والمَصَاحِفَا وَأَمْرُهُمْ لَيْسَ بِحَافٍ إِذْ هُمُ

عَامَ «يَزٍ» (١) فِيْ قَرْنِنَا الزَّمَانِيْ شِعَارُهُ يَوْمَ رَمَى إِلْحَادَهُ وَسَعَارُهُ يَوْمَ رَمَى إِلْحَادَهُ وَأَعْمَلَ الْحَدِيْدَ فِي الْعِبَادِ وَأَعْمَلَ الْحَدِيْدَ فِي الْعِبَادِ وَفَعَمَلَ السَّجُونَ والْمَخَاوِفَا «لَيْلَى» اليَهُودِ وَهْوَ «قَيْسٌ» فَافْهَمُوا



<sup>(</sup>١) العام السابع عشر؛ لأن الياء بعشرة والزاي بسبعة.

#### العَلْمانيّة

هُمْ فَاصِلُوا الْعِلْمِ عَنِ الأَدْيَانِ وَطَعَنُواْ فِي اللَّينِ كَلِّهِ وَفي وَطَعَنُواْ فِي اللَّينِ كَلِّهِ وَفي وَفِي وَفِي المَّلْحِدُ والْيَهُودِيْ وَفِي وَفِي المَّلْوا الدِّينَ عَنِ السِّبَاسَهُ وَخَرَّرُوا - كَمَا ادَّعَوْا - ذاتَ الخِمَارُ وُحَرَّرُوا - كَمَا ادَّعَوْا - ذاتَ الخِمَارُ ثُمَّ أَجَاءَهَا اللَّهَ خَاصُ - فَبَدَا وَذَاتُ رَمْنِ، وهْيَ جُبْنُ لُغَوِيً

وَبَعْضُهُمْ يَشُكُّ فِي اللَّيَّانِ هَدْيِ النَّبِيِّ والنَّبِيْ والمُصْحَفِ ومِنْهُمُ أَدْعِيهَ النَّجْدِيْدِ ومِنْهُمُ أَدْعِيهَ النَّجْدِيْدِ وَخُلُقٍ لِيهُطْفِئُوا نِبْسرَاسَهُ فَالدِّيْنُ ظَالِمٌ كَمَا قَالَ الْحِمَارُ مِنْهَا الْحَدَاثَةُ - إِلَىٰ جِذْعِ الرَّدى إِنَّ أَدِيْبًا يَصْطَفِيْهَا لَخَويَ



<sup>(</sup>١) ألجأها إلى جذع الردَى.

#### فكر الاستشراق

منْ أَهْل غَربٍ فِكُرُ الاسْتِشْرَاقِ
مِنْ عِلْم أَهْلِ الْمَشْرِقِ الإِسْلاَمي
وَهُمْ كَثِيرٌ، بَعْضُهم تَعَصَّبَا
وَمِنْهُمُ مَنْ فَاقَ فِي التَّحْقِيْقِ
وَقَصْدُ قَوْم مِنْهُمُ التَّشْكِيْكُ فِي
والنَّيْلُ مِنْ كَلاَمِنَا والاعْتَمَادُ

أَنْ يَدُرُسَ الْغَرْبِيُّ مَا يُلاَقِيْ والاسْتِغْرابُ عَكْسُ ذَا الْكَلاَمِ وَبَعْضُهم تَعَصُّبًا قَدْ جَانَبَا والنَّقْلِ والإِخْرَاجِ والتَّنْسِيْقِ رسَالَةٍ والطَّعْنُ بالتَّخَالُفِ عَلَىٰ ضَعْيفٍ، ثم تَنْصِيْرُ الْعِبَادُ



#### القاديانية

أَنْفَذَهَا مِرْزَا غُلامُ أَحْمَدِ مِنْ بَعْدِ تِسْعِمَاتَةٍ وَأَلفِ مِنْ بَعْدِ تِسْعِمَاتَةٍ وَأَلفِ وَحَسِبُوا غُلاَمَهُمْ مَسِيْحَا وَخَسِبُوا غُلاَمَهُمْ عَلَىٰ النَّبِيْ وَفَضَّلُوا غُلاَمَهُمْ عَلَىٰ النَّبِيْ وَفَضَّلُوا غُلاَمَهُمْ عَلَىٰ النَّبِيْ وَفَضَّلُوا غُلاَمَهُمْ عَلَىٰ النَّبِيْ وَوَفَضَلُوا غُلاَمَهُمْ عَلَىٰ النَّبِيْ وَوَفَضَلُوا غُلاَمِ وَاخْتِمْ عَنْ كَتْبِ هولاء وَاخْتِم

القادِيَانِيْ، نِسْبَةٌ لِبَلَدِ «مِ»(۱)، جَوَّزُوْا شُرْبَ العُقَارِ الصِّرْفِ وَنَسَبُوْا لِرَبِّنَا الْعُقَارِ الصِّرْفِ وَنَسَبُوْا لِرَبِّنَا الْقَبِيْحَا وَيْلٌ لَهُمْ وَلِلْعُلَيِّمِ الْغَبِيْ وَيَلْا لَهُمْ وَلِلْعُلَيِّمِ الْغَبِيْ عَلَيْهِ بِالْوَحْي، وَصَبرِي عِيْلاً عَلَيْهِ بِالْوَحْي، وَصَبرِي عِيْلاً بِجَعْلِهِمْ «قَدْيَان» مِثْلَ الْحَرَمِ بِجَعْلِهِمْ «قَدْيَان» مِثْلَ الْحَرَمِ



<sup>(</sup>١) أي: ميلادي.

#### القرامطة

بَدَأَهَا «مَنْ مُنِونُ الْقَدَّاحُ» «حَمْدَانُ» إِثْرَ «ذِكْرَوَيْهِ» النَّابِيْ شَمَّ «سُلَيْمَانُ» ابْنُهُ، وَهْوَ «أَبُوْ وَآلَ بَسْخَدَهُ إلَى شَقِيقِهِ وَآلَ بَسْخَدَهُ إلَى شَقِيقِهِ هُمُمُ أُلاَءِ قياتِلُوا الأَبْرَادِ وَالْفَاتِكُونَ الآخِذُونَ الْجَجَرَا وَالْفَاتِكُونَ الآخِذُونَ الْحَجَرَا وَعَدَّدُوا إلى هَمْهُمْ، والأوَّلُ وَعَدَّدُوا القُرْآنَ رِدْفَ الْفَيْضِ فَحَمَدُوا القُرْآنَ رِدْفَ الْفَيْضِ

سَنَةَ (مَكْرٍ) (١) وافْتَرَىٰ الرُّبَّاحُ (٢) فُمَّ «أَبُوْ سَعِيدٍ الْجَنَابِيْ» طَاهِرِهِمْ»، به تَقَوَّى الْمَذْهَبُ وَخَلَعُوهُ بَعْدَ تِمِّ رَيْقِهِ (٣) حُجَّاجِ بَيْتِ رَبِّنَا الجَبَّادِ حَشْرِينَ عَامًا وَهُوَ مِنْهُمُ بَرَا عَلَّا وَهُوَ مِنْهُمُ بَرَا عِنْدَهُم ، وَاوَّلُوا (٤) عِنْدَهم، وَاوَّلُوا (٤) والاهْتِذَا لِلِيْنِهِمْ كَالأَيْضِ (٥) والاهْتِذَا لِلِيْنِهِمْ كَالأَيْضِ (٥)

<sup>(</sup>١) أي: سنة مائتين وستين.

<sup>(</sup>٢) كرُمَّان: القِرد.

<sup>(</sup>٣) أي: باطله.

<sup>(</sup>٤) يقولون بوجود إلهين اثنين قديمين أحدهما علة لوجود الآخر.

<sup>(</sup>٥) يقولون: القرآن فيض عن المعارف التي فاضت على محمد، ورذف بكسر الراء: مرادف. والأيض: من آض بمعنى رجع، والمراد: أنهم جعلوا معنى البعث الذي هو الرجوع إلى الله الاهتداء إلى مذهبهم.

#### القوميته العربيته

طُهُوْرُهَا مَا بِينَ قَرْنِ التَّاسِعَا شِعَارُهُمْ عَلَىٰ أَسَاسِ الْقُرْبِي شِعَارُهُمْ عَلَىٰ أَسَاسِ الْقُرْبِي عَلَىٰ الشَّرِيْعَةِ، وَقَالُوا أَهْلاَ «البِيِّنُ للله ولِللَّكُلِّ الْوَطَنْ» «البِيْنُ لله ولِللْكُلِّ الْوَطَنْ» يَدْعُونَ لِللْحُرُوحِ مِنْ أَدْيَانِ وَحَرْبُ دِيْنِ الله قَصْدُ الْقَوْمِ وَرَائِلًا قَوْمِ وَرَائِلًا قَالِيْ وَرَائِلًا قَالِمُ وَالْمُظْلِمُ وَالْمُذَالِمُ وَالْمُلُومُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُ لَا مُنْ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلَيْلًا لَا اللْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَاللَّهُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلَالِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمِلْمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُولِمُ وا

عَشَرَ والْعِشْرِيْنَ يَومَ رُفِعَا والدَّمِ والفُصْحى، وَشَنُّوا الحَرْبَا بِكُلِّ دِينٍ جامِعٍ وَسَهْلاً بِكُلِّ دِينٍ جامِعٍ وَسَهْلاً دِينٍ جامِعٍ وَسَهْلاً دِئَارُهُمْ، وَكُلُهُمْ بِهِ رَطَنْ والغَيْبِ والْهُدَى إِلَىٰ العَلْمَانِي والْهُدَى إِلَىٰ العَلْمَانِي والْهُدَى إِلَىٰ العَلْمَانِي والْهُدَى إلَىٰ العَلْمَانِي والْهُدَى ورَاسٍ) الْعَلِيْ (أَبُوْ دِرَاسٍ) الْعَوِيْ (أَبُوْ دِرَاسٍ) الْعَوِيْ



<sup>(</sup>۱) ساطع المصري هو رائد القومية، و«المظلم» تكذيب لـ «ساطع»، و «أبو دراس» كُنية الفَلْهَم بالفاء والقاف أو بقافين بينهما لام، أو بفاء فياء فلام، عكس المستخصف: هو معنى «عفلق» في العربية.

#### الماسونية

أُخْتُ الِحِدَاعِ وَابْنَةُ الْمَكْرِ وأُمْ نَظْمَهَا الْبَهُودُ في خَفَاءِ وَكَانَ «هِيْرُدْسُهُمُ» مَنْ أَسَسَا وَكَانَ «هِيْرُدْسُهُمُ» مَنْ أَسَسَا وَقَدْ دَعَوْا فِي نَهْجِهِمْ إِلَىٰ الفَسَادُ نَفُوذُهُمْ واقْتَنَصُوا ذَوِي الذِّكَا وَجَعَلُوا الكَاعِبَ واللَّقُوفَا (٣) حَوْلَهُمُمْ وَمَنْ أَبَىٰ اللَّقُوفَا (٣) وَمَنْ أَبَىٰ اللَّقُوفَا (٣) وَمَنْ أَبَىٰ اللَّقُوفَا (٣) وَمَنْ أَبَىٰ اللَّوَامَا وَفَضَحُوهُ وَافْتَرَوْا وَعَنَّابُوا وَهُمْ فَلِاَتْ: صِبْيَةٌ عُمْيَانُ وَهُمْ فَلِاَتْ: صِبْيَةٌ عُمْيَانُ وَهُمْ فَلِلاَتْ: صِبْيَةٌ عُمْيَانُ

شَمْطَاءُ لـ(ابْنِ ثَهْلَلٍ)(۱)، أَيْنَ تَؤُمْ وَأَنْسَسَأُوْا نَسوَادِيَ السرِّفَساءِ بُنْيَانَهَا، عَلَىٰ شَفَا جُرْفٍ رَسَا فِي الْكُوْنِ والإِلْحَادِ والشَّرِّ، فَسَادُ وَكَنَمُوا الحَقَّ لَهُمْ وَهُوَ ذُكَا(٢) حِبَالَةً لِمَنْ قَلاَ الْـوُقُوفَا حِبَالَةً لِمَنْ قَلاَ الْـوُقُوفَا وَكَانَ مِنْهُمْ - أَبْصَرُوهُ السَّامَا(٤) فَإِنْ نَجَا وَقَالَ شَيْئًا كُلَّبُوا كُونِيَّةٌ، وَمَنْ لَهُمْ يَيْجَانُ(٥)

<sup>(</sup>١) كُنية الباطل عند العرب.

<sup>(</sup>٢) من أسماء الشمس.

<sup>(</sup>٣) المرأة المنقادة.

<sup>(</sup>٤) الموت، والمراد تعذيبهم له أو قتله.

<sup>(</sup>٥) هم ثلاث فئات:

الأولى: العميان الصغار، وهم: المبتدئون المغرّر بهم.

وَخَدَعُوْا بَعْضَ ذَوِي العَمَائِمِ وَخَيرَهُمْ وَانْقَادَ صِنْوُ النَّائِمِ وَانْسَلَّ مِنْهُمْ فِرْقَةُ الرُّوتَارِيْ فِي غُرَّةِ القَرْنِ، حَمَاكَ الْبَارِي

C. C. C.

في المرتبة الوسطى.

<sup>=</sup> الثانية: الكونية: وهي: أعلى الفئات لا يدخلها سوى اليهود.

الثالثة: الملوكية: وهم: المعبّر عنهم في النظم بـ «من لهم تيجان» وهم

### النصيرية

مُحَمَّدٌ نَجُلُ نُصَيْرِ البَصْرِيْ قَالَ: أَنَا الْبَابُ إِلَىٰ الْإِمَامِ وَنَجْلُ جُنْدُبٍ والْجُنْبُلانِي وَنَجْلُ جُنْدُبٍ والْجُنْبُلانِي وَفَيَّةٌ مِنْ خَلْفِ ذَاكَ العَفْكُل(١) وَفِيَّةٌ مِنْ خَلْفِ ذَاكَ العَفْكُل(١) وَخَالِقُ النَّبِيّ. وَهْوَ قَدْ بَرَا مِقْدَادَهُمْ، قَنْبَرَ، والْغِفَارِي مِقْدَادَهُمْ، قَنْبَرَ، والْغِفَارِي إِنْسِ رَوَاحَة، وَكُلِّ مُوكَلُ مُوكِلً مُوكِلً والنَّفَارِي والنَّفَانِ نفخَ الرُّوحِ، والْغِفَارِي وَرَابِعٌ بِمَرضٍ مُنْتَسْسِرِ وَرَابِعٌ بِمَمْرضٍ مُنْتَسْسِرِ وَرَابِعُ اللَّهْنَةِ وَكُلُوا اللَّهُ الْمُعْنَةِ وَبَعْلُوا الْحِهَادَ صَبَّ اللَّعْنَةِ وَجَعَلُوا اللَّواطَ والنِّكَاحا وَجَعَلُوا اللَّواطَ والنِّكَاحا وَجَعَلُوا اللَّواطَ والنِّكَاحا وَجَعَلُوا اللَّواطَ والنِّكِاحِا وَجَعَلُوا اللَّواطَ والنِّكَاحا وَجَعَلُوا اللَّومَ اللَّومِ اللَّومِ وَجَعَلُوا اللَّومَ اللَّومَ اللَّومَ وَالنِّكَاحِا وَجَعَلُوا اللَّومَ اللَّومَ اللَّومَ اللَّهُ وَالْمَالِقُولُ اللَّهُ وَالْمَالِي وَالنَّكَاحِا وَجَعَلُوا اللَّهُ وَالْمَالُولُ وَالنَّالِي وَالْمَالِي وَالْمَالِي وَالْمَالُولُ وَالْمُ وَالْمَالُولُ وَالْمِالِي وَالْمُعْمَامِ وَالْمُولِ الْمُعْرِ الْمَالِي وَالْمَالَ وَالْمُلْمُ وَالْمُولِ الْمُعْمَامِ وَالْمُعْمَامِ وَالْمُعْرِي الْمُعْمِلُولُ وَالْمُعْمِلِي وَالْمُعْمَامِ وَالْمُعْمَامِ وَالْمُعْمَامُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِلُولُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِلِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِي وَالْمُعْمُولُ الْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُولُ الْمُعْمِي وَالْمُعْمُ وَالْمُعْمِلُولُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمُولُ وَ

نِي ثَالِثِ الْقُرُونِ رَأْسُ الْكُفْرِ ثُمُّ الْعُمْرِ الْمُعَلَّمِ الْمُحْمَدُ الْمَعَلَّمِ الْحُمْرِيُ فَتَىٰ حَمْدَانِ ثُمَّ الخُصَيْبِيُّ فَتَىٰ حَمْدَانِ وَكُلُّهُمْ قَالَ: إِلَهُنَا عَلِيْ صَلْمَانَ، ثُمَّ بَعْدُ سَلْمَانُ ذَرَا سَلْمَانَ، ثُمَّ بَعْدُ سَلْمَانُ ذَرَا مَعْ ابنِ مَظْعُونٍ، وَذِي الأَشْعَارِ فَالْخُلْقَ والرُّعُودَ حَازَ الأوَّلُ مُوكِبِ السَّبَارِ فَالْخُلْقَ والرُّعُودَ حَازَ الأوَّلُ مُوكِبِ السَّبَارِ فَالْمَسْرِ مُؤْمِ السَّبَارِ وَخَامِسٌ بِقَبْضِ رُوْحِ البَسَبِارِ وَضَارِ الضَّهْبَاءَ عَنْ يقِينِ وَشَرِبُوا الصَّهْبَاءَ عَنْ يقِينِ وَشَربُوا الصَّهْبَاءَ عَنْ يقِينِ عَلَى الْخُصُومِ وَنُشَاوِ المُلَةِ المِلَّةِ المِلَّةِ فَلَى الْمُحَمِّمِ وَنُشَاوِ الأروَاحَا فَرْبِ مِنَ الإِنْمَانِ أَوْ بُعدٍ أَبِيْ قَرْبِ مِنَ الإِنْمَانِ أَوْ بُعدٍ أُبِيْ قَرْبِ مِنَ الإِنْمَانِ أَوْ بُعدٍ أُبِيْ

<sup>(</sup>١) الأحمق.

نَسخٌ بآدَمِيْ، وَمَسخٌ في الْبَهَمْ، يَقُولُ فِيْهِمْ ذُوْ الفَتَاوَى الْمِدْرَهُ أَشَدُّ كُفْرًا مِنْ ذَوِي الْكِتَابِ إِذْ مالَوا الْفِرِنجَ والتَّتَارَا

فَسْخُ بِحَشْرَةِ، وَرَسْخُ في شَجَمْ (۱) مَقَالَ ذِيْ مِعْرِفَةٍ، وَهُوَّ (۲) هُوْ: وَالْمُشْرِكِيْنَ وَذَوِي الْحِرَابِ وَحَرَّ فُوْا الْكُفَّارَا

<sup>(</sup>١) أعني: الشجر والجماد.

<sup>(</sup>٣) بتشديد الواو لغة.

### الهندوسية

وَلاَ لِبَعْضِ كُتْبِهَا مُهَنْدِسُ والشَّرْكُ فِي قَلْبِ ذَوِيْهَا مُنْطَوِيْ رَيَّانَ (٢)، كَالْمَعْبُودِ عِنْدَ الْقَوْمِ لَيَّانَ (٢)، كَالْمَعْبُودِ عِنْدَ الْقَوْمِ لَيَا سَاحِبِيْ لَكَيْهِا مُنْطَوِيْ وَعَلَّمُهُمْ السَّمُ فَلَمَّهُمْ وَالْمُرْدُةُ السَّمُ فَلَكَوا إِحْراقَهُمْ يَا صَاحِبِيْ فَعَلْو أَشَدَ وتَخَلَّصِ خَفِيْ فَعَلْو أَشَدَ وتَخَلَّصِ خَفِظًا والنَّسْخُ لِللأزواح عَنْهُمْ حُفِظًا



<sup>(</sup>١) أي: قبل ميلاد عيسى بستة عشر عاماً.

<sup>(</sup>٢) أم ريان: كنية البقر عند العرب.

#### الخاتمة

قَالَ أَبُو مَحَمَّد: وَهَهُنا أَلْبَسْتُهَا الْوِثْفَ وَقُلْبَ الذَّهَبِ مُشْرَبةً حُلْوَ القَصِيْدِ وَالْقِرى مُشْرَبةً حُلْوَ القَصِيْدِ وَالْقِرى في عَامِ تَبْغِيْ (') وَأَرَدْتُ تَبْغِي مُحَرِّح يَرْمي وَلاَ يُبَالِي مُحَرِّح يَرْمي وَلاَ يُبَالِي يَجْزِي الَّذِي يَبِيْتُ في سُهَادِ وَعُذْرُه حَنْمٌ عَلَيَّ فَالزَّمَنْ في سُهَادِ وَعُذْرُه حَنْمٌ عَلَيَّ فَالزَّمَنْ في سُهَادِ وَلِيبُنني عشرينَ مع ثِنتينِ وَلِيبُنني عشرينَ مع ثِنتينِ ولِلبُنني عشرينَ مع ثِنتينِ ولِلبُنني عشرينَ مع ثِنتينِ وللبُنني عشرينَ مع ثِنتينِ والنَّهُ المَّن آدم، أي: خَطَا

مَنْظُومَتِيْ تَطْلُبُ نِحْلَةَ الْبِنَا وبُرْدَةً خَلَعْنُهَا مِنْ أَدَبِيْ فِيْ ظُلْمَةِ اللَّيْلاَتِ فِي أُمِّ القُرى كُفْوًا لَهَا يَصُونُهَا عَنْ بِلْغ (٢) بِأَسْهُم الظَّنِّ بَرِيْءَ الْبَالِ مُصَنِّفًا، وَهْوَ عَلَىٰ الوسادِ فِيْهِ السَّلِيمُ والمُلِيْمُ والزَّمِنْ من السّنين العذرُ مرَّتَينِ وأنه في صِغر قد خطا(٣) وأنه في صِغر قد خطا(٣)

<sup>(</sup>١) أي: عام ١٤١٧هـ، وهذا التاريخ لنظم الفرق، وأما العقيدة فقبل ذلك.

<sup>(</sup>٢) أي: أحمق.

<sup>(</sup>٣) كتبت عامة أبيات العقيدة قبل عام ١٤١٠هـ، وأما أبيات الفرق فبعد ذلك.

# وَصَحْبِهِ وَتَابِعٍ لِلْمُنْتَهِى آمِیْنَ آلافًا، وَنَظْمِيَ انْتَهِی (۱)

<sup>(</sup>۱) قال أبو محمد: وهذا أوان الختم بما بدأنا به من حمد الله جلَّ ذكره على هداه لنا كثيرًا وتوفيقه، والله يغفر لي ولجميع المسلمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## رَفَعُ معبس لالرَّحِلِي لالنَجَّس يُّ لأُسِكنتر) لانتِّرُ لالِفِروف كِسِس

### المحتوي

| الصفحة    | الموضوع                                                                                       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥         | مقدمة الطبعة الثانيةمقدمة الطبعة الثانية                                                      |
| 11        | المقدّمة                                                                                      |
| ۱۳        | الكلامُ في نُوعي التَّوحِيدِ                                                                  |
| 17        | العابدُون غيرَ اللهالله عبرَ الله عبرَ الله الله عبرَ الله عبرَ الله عبرَ الله عبرَ الله عبرَ |
| ١٧        | بيان أقسام الظلم والفسوق والنفاق والكفر والشرك                                                |
| ١٨        | مسألة في التوسّل                                                                              |
| 19        | حكم من أتى كاهنًا أو عرَّافًا والاستسقاء بالأنواء والحكمة من خلقها                            |
| ٧.        | الكلام في السحر وحكم الساحر والنُّشرة                                                         |
| 71        | الكلام عن الكيّ والتّداوي                                                                     |
| 74        | أقسام البدعة                                                                                  |
| <b>7 </b> | أسباب البدع                                                                                   |
| 70        | حكم من أتى ببدعة                                                                              |
| ۲٦        | نواقض الإِسلام                                                                                |
|           | بابٌ في الكلام في توحيد أشماءِ الله تعالى وَصِفَاتِه وهو مشتملٌ على جملة                      |
| **        | ما حَوته «التَّدُمُرية»                                                                       |
| ۳,        | بيان أن الكلام في هذا يتبين بأصلين ومثلين وخاتمة                                              |
| ۳۱        | الأصل الأول                                                                                   |
| r         | الأصل الثاني                                                                                  |

| الصفحة     | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>٣٨     | فصلٌ في ذكر المثلين المثل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 44         | مسألة في بيان مذاهب الناس فيما أخبر به الله عن نفسه وعن دار الجزاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٠         | المثل الثانيالمثل الثاني المثل الثاني الثاني المثل المثل الثاني المثل ا |
| ٤١         | الخاتمة وفيها ستُّ قواعدَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¥ 3        | القاعدة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٤         | القاعدة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٦         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٨         | القاعدة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 01         | القاعدة الرابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥ ٤        | القاعدة الخامسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٧         | القاعدة السادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 09         | فصل فصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٦,         | تنبيـه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۱         | بابٌ فيمن آثر مذهبَ الخلف، والردّ عليهم وهو مما تضمنته «الحمويّة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ``         | بب عيس او ساعب المحتف والرو عليهم والمو الما التخييل والتأويل والتُجهيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 17         | القول في أسماء الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 19         | مسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| · ·        | فصلٌ في المعيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| / T        | فصلٌ في الاستواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| /          | فصلٌ في الرسواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| / <b>/</b> | فصل : في كلام الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | فصلٌ في الإيمان بالملائكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۳         | فصلٌ في الإيمان بكتب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٠ <u>٤</u> | فصلٌ في الإِيمان بالرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | تفريع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸.         | فصاً في الايمان باليوم الآخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 41     | فصــل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 44     | تفريع فيه الكلام عن الروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 90     | القول في الجنة والنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 99     | القول في الشفاعة وأنواعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 • 1  | مسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١ ٠ ٢  | فصلٌ في الإِيمان بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1.0    | مناظرة ظهر فيها الحق في هذا الباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١.٧    | مسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۰۸    | القول في الصحابة وبيان فضلهم رضوان الله عليهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١١.    | تفريع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 117    | مسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|        | القول في الأئمة والولاة وطاعتهم والدعاء لهم وعدم الخروج عليهم والبراءة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۱۳    | من أهل البدع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 110    | القول في الفرقة الناجية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117    | خاتمــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 119    | الفرق والمذاهب المعاصرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 171    | الإِباضيَّة والخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177    | البخوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 174    | أهل الاعتزال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 170    | أهل التشيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 77     | أهل التصوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸     | الهن النصوف الاثنا عشرية الاثنا عشرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۴.     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۱     | البابيّة والبهائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | البوذية التجانية التحانية ال |
| # Y    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۳     | التغريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٤     | - حزب البعث الاشتراكي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| الصفحة<br> |                                                                                                                     | الموضوع<br>  |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 140        |                                                                                                                     | الدروز       |
| 184        | ية                                                                                                                  | الرأسمال     |
| 187        |                                                                                                                     | السيخ .      |
| ነኛለ        |                                                                                                                     | الشيوعية     |
| 189        |                                                                                                                     | العَلْمانيّة |
| 18.        | ستشراق                                                                                                              | فكر الا      |
| 181        |                                                                                                                     | القاديائية   |
| 1 2 7      |                                                                                                                     | -            |
| 1 24       | العربيَّةالعربيَّة                                                                                                  | القوميَّة    |
| 122        |                                                                                                                     |              |
| 129        |                                                                                                                     | النصيرية     |
| 1 & A      | ية                                                                                                                  | الهندوس      |
| 1 2 9      |                                                                                                                     | الخاتمة      |
| 101        | ر<br>از ۱۰۰۰ د ۱۰ | المحتوي      |



رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِللَّخِثْنِيِّ (سِلنَمُ (لِنَّبِرُّ (لِفِرُوفُ مِسِّى رَفْعُ بعبر ((رَّعِمْ فَلِي لِلْخِتْرَيِّ (سِلنم (لاَيْرُ (الِفِرُوفُ مِسِ بعبر (لرَّحِيُّ (الْفَجَّرَيُّ (سِلِنَهُ) (الِنِّرُُ (الِفِرُوفَ مِسِی